Revista Fidélitas, Vol. 7 (1). Enero-Junio 2026, pp. 1-32 ISSN: 2215-6070
http://revistas.ufidelitas.ac.cr/index.php/revista_fidelitas 10.46450/33e9xp02
Recibido: 18 noviembre 2025. Aprobado: 18 diciembre 2025

Breve historia del primer derecho humano:
Evolucion de la libertad de conciencia y religion

Ali Daniels-Pinto
alidaniels@gmail.com,
Organizacion No Gubernamental Acceso a la Justicia,
Caracas, Venezuela

Abstract

Human rights are the product of a centuries-long historical evolution that originated in the long and arduous struggle for freedom of
conscience, more specifically in its aspect of freedom of religion. Therefore, the study of the evolution of this right not only explains
the birth of human rights, but also establishes the foundations that define them and sets the standard for the recognition of the rights
that respect for human dignity continues to demand.

Keywords: human rights, freedom of conscience, freedom of religion, history of human rights, tolerance, bill of rights, freedom of worship.

Resumen

Los derechos humanos nacen de una evolucion histdrica de siglos que tuvo su génesis en la larga y penosa lucha por la libertad de
conciencia, mas concretamente en su vertiente de libertad de religion, por lo que el estudio de la evolucidn de este derecho no sélo
explica el nacimiento de los derechos humanos, sino que establece las bases que los identifica y marca la pauta para el reconocimiento
de los derechos que el respeto a la dignidad humana contintia exigiendo.

Palabras clave: derechos humanos, libertad de conciencia, libertad de religion, historia de los derechos humanos, tolerancia,
declaracion de derechos, libertad de culto.

1. Introduccion

Cuando, como simple ejercicio pedagogico, en el aula se hace la pregunta de cual fue el primer derecho humano, resulta interesante
apreciar como se despierta el interés de muchos, saliendo, siempre en primer término, el derecho a la vida, y luego, a veces
timidamente, la libertad de expresion y excepcionalmente, la libertad personal, y por tal motivo, resulta ain mas apreciable ver como
la explicacion de los derechos humanos como hecho histérico y social generado luego de siglos en torno al mas inexpugnable de los
derechos, esto es, la libertad de pensamiento, genera miradas llenas de cuestionamiento.

Y la logica detras de esas dudas, es el resultado de considerar que la libertad de pensamiento, que es inexpugnable en la mente de
todos y cada uno de nosotros, no puede, al menos todavia, ser alcanzada por las siempre eficientes herramientas del poder para tratar
de controlarla.

De ahi entonces que resulta necesario explicar, que, si bien los derechos humanos nacen de la evolucion social ocurrida en los estados
nacionales luego del renacimiento, también es cierto que lo que hoy conocemos como derechos humanos nace de la dolorosa y larga
lucha por la libertad de religion, una de las manifestaciones de la libertad de pensamiento.

De este modo, aunque una persona puede creer, en el restringido ambito de su pensamiento, en el dios que considere y como

lo considere, lo cierto es que tal creencia requiere expresiones externas, y son estas la que se utilizan contra los individuos para
perseguirlos por lo que piensan, si es que tal hecho se considera contrario a los intereses del poder.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 1



Asi entonces, consideramos necesario explicar brevemente, como de las guerras de religion y de la secular intolerancia que las
generd, pudo la humanidad iniciar un movimiento de pensadores que plantearon alternativas a la violencia, y como de la evolucion
de esas propuestas surgio, en primer término, un discurso a favor de la tolerancia, y luego, en segundo lugar, lo que hoy llamamos
derechos humanos.

2. Desarrollo
2.1. Breve introduccion a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religién

Del enunciado de este acapite puede generarse la pregunta de por qué el largo enunciado de este derecho, cuando podria unirse o
resumirse simplemente bajo la idea de libertad de pensamiento, pero precisamente por lo que ello implica, queremos hacer unas
breves consideraciones de las razones que nos llevaron a estudiar someramente este derecho.

Asi, en primer término consideramos necesario el analisis de este derecho, porque justamente su evolucién nos permite entender
como los derechos humanos son el resultado de un proceso historico y social por medio del cual colectivos relegados y discriminados
fueron exponiendo y reclamando las bases de la injusticia que vivian, y que en no pocos casos significo una cuantiosa pérdida
material e incluso de la vida, simplemente por no acatar lo que los poderes imperantes sefialaban como el pensamiento correcto, y
sobre todo, el que todos debian tener sin el menor cuestionamiento.

Y de este modo, en segundo lugar, ha de precisarse la razon de la distincion entre pensamiento, conciencia y religion, pues aunque
el primero puede englobar a los demas, se trata de conceptos diferentes, pues el pensamiento es la categoria general de ideas que
puede tener una persona sobre cualquier tema, mientras que la conciencia, de acuerdo con la Real Academia Espafiola, ya apunta a
un criterio de indole moral (Conocimiento del bien y del mal que permite a la persona enjuiciar moralmente la realidad y los actos,
especialmente los propios, (Real Academia Espafiola, 2025a, definicion 1), y por su parte, la religion implica el conjunto de creencias
en torno a la divinidad (Real Academia Espafola, 2025a, definicion 1).

En consecuencia, efectivamente uno puede pensar en ideas ajenas a la conciencia y a la religion, y también puede tener ideas
de conciencia que no estén relacionas con divinidad alguna, o considerar una idea religiosa que no necesariamente implique una
vinculacion a la conciencia, como también es posible tener un pensamiento que involucre a los tres conceptos.

De ello se evidencia que al tener como raiz comun el pensamiento resulta necesario considerarlos en términos generales como ideas

vinculadas, pero sin descuidar lo que los individualiza, y por tal razon resulta necesario que la norma que los reconozca como un
derecho humano las trate en razon de su origen comun.

En la Declaracion Universal de Derechos Humanos, se encuentra reconocido en el articulo 18 con el siguiente texto:
Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religion; este derecho incluye la libertad
de cambiar de religion o de creencia, asi como la libertad de manifestar su religion o su creencia, individual y
colectivamente, tanto en publico como en privado, por la ensefianza, la practica, el culto y la observancia (Organizacion
de las Naciones Unidas [ONU], 1948, articulo 18)
Sefiala Glendon que este articulo generé muchas discusiones, sobre todo, entre los representantes de paises islamicos, pues
consideraban que el permitir el cambio de religion contrariaba sus principios, pero luego muchas discusiones, la mayoria estuvo de
acuerdo en aceptarlo, pues bajo el liderazgo del representante de Pakistan, se citd un fragmento del Coran que claramente sefiala que
la aceptacion o no de una fe es algo voluntario' , aunque ello no fue aceptado por Arabia Saudita, pais que fue uno de los ocho que
se abstuvo en la votacion final para la aprobacion de la Declaracion (Glendon, 2001).
Tal hecho, tiene eco en la actualidad, pues existen paises donde el cambio de religion es un delito? .
Pese a ello, durante las discusiones de los diferentes borradores, los cambios fueron graduales, pues en el primero, también 1lamado

Humphrey por el nombre de su autor, se afirmaba que “Habra libertad de conciencia y de creencia, asi como de culto religioso privado
y publico” (Glendon, 2001, p. 333), mientras que en el segundo, elaborado por Cassin, se indicaba que “La libertad personal de

16

Quien quiera creer, que crea; quien quiera no creer, que no crea’ (Glendon, 2001, p. 214).
2 BBC (18 de noviembre de 2025). Da a luz en prision la sudanesa condenada a muerte por convertirse al cristianismo.https://www.bbc.com/mundo/ultimas_noti-
cias/2014/05/140527_ultnot_sud_sudanesa_convertida_pare_prision_mxa

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 2



conciencia, creencia y opinion es un derecho absoluto y sagrado” (Glendon, 2001, p. 339) sin alusion a la libertad de religion, que es
referida en el parrafo siguiente en el que se establecia que “La practica de un credo privado o publico y la expresion de convicciones
contradictorias no podran estar sujetas a ninguna restriccion, salvo las necesarias para proteger el orden publico, la moral y los
derechos y libertades de los demas” (Glendon, 2001, p. 339).

En el tercer borrador (llamado del Comité de Derechos Humanos), se mantuvo esta redaccion, al igual que en el cuarto, también
conocido como el borrador de Ginebra, siendo finalmente en el quinto y pentltimo, llamado también denominado como el borrador de
Lake Success, donde se estableci6 la redaccion final, por lo que como puede apreciarse los cambios giraron en torno a la consideracion
de si era necesario reconocer la libertad de conciencia y de religion en los mismos términos o hacerlo separadamente, imponiéndose
la primera postura, que consideramos es la mas acertada por las razones que ya expusimos (Glendon, 2001).

Por su parte, en el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos, este derecho también ha sido reconocido en el articulo 18 pero
con una amplitud mayor a la Declaracion:

1. Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religion; este derecho incluye la libertad de
tener o de adoptar la religion o las creencias de su eleccion, asi como la libertad de manifestar su religion o sus creencias,
individual o colectivamente, tanto en publico como en privado, mediante el culto, la celebracion de los ritos, las practicas y la
ensefianza.
2. Nadie sera objeto de medidas coercitivas que puedan menoscabar su libertad de tener o de adoptar la religion o las creencias
de su eleccion.
3. La libertad de manifestar la propia religion o las propias creencias estara sujeta inicamente a las limitaciones prescritas
por la ley que sean necesarias para proteger la seguridad, el orden, la salud o la moral publicos, o los derechos y libertades
fundamentales de los demas.
4. Los Estados Partes en el presente Pacto se comprometen a respetar la libertad de los padres y, en su caso, de los tutores
legales, para garantizar que los hijos reciban la educacion religiosa y moral que esté de acuerdo con sus propias convicciones.
(ONU, 1966, articulo 18).

Por tal motivo, para analizar, aunque sea someramente este derecho, utilizaremos el Comentario General N° 22 realizado por el

Comité de Derechos Humanos (Comité de Derechos Humanos, 1993), documento del que destacamos lo siguiente:

- El comité empieza sefialando que el parrafo 1 del articulo 18 es “profundo y largo alcance” (Comité de Derechos Humanos,
1993, p. 1) pues abarca lo siguiente: la libertad de pensamiento sobre todas las cuestiones (religiosas, politicas o de cualquier
otra naturaleza), las convicciones personales y el compromiso con la religion o las creencias.

- Estas ideas pueden manifestarse de forma individual o en comunidad con otros.

- Se afirma que el articulo 18 protege “las creencias teistas, no teistas y ateas, asi como el derecho a no profesar ninguna
religion o creencia” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 1), lo que reafirma la vinculacion entre pensamiento, conciencia
y religion en la medida en que si bien el no profesar una religion forma parte de la libertad con este nombre, también es cierto
que, a partir de alli, las convicciones que profese el individuo y por las que guie su vida, configuran otro derecho identificado
como convicciones personales o conciencia, por lo que en este caso se puede apreciar una zona que es al mismo tiempo de
contacto y diferenciacion entre religion y conciencia.

- Debemos enfatizar el hecho de que el Comité sefiala que la libertad de pensamiento y la libertad de conciencia se protegen
de igual modo que la libertad de religion y de creencias, por lo que no puede concebirse una mayor proteccioén a una de
estas libertades sobre otra afin u obviando alguna de ellas, es decir, que si protege la libertad de conciencia, pero no la de
religion, en realidad se estan violando ambas, pues el tener una creencia religiosa, no es s6lo un acto de fe, sino también, un
legitimo ejercicio de la libertad de conciencia en la medida en que puede considerarse como imperativo moral decidido por
el individuo (Comité de Derechos Humanos, 1993).

- No puede establecerse “ningtn tipo de limitacion de la libertad de pensamiento y de conciencia o de la libertad de tener la

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 3



religion o las creencias de la propia eleccion” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 2) lo que nos hace ver que en este
ambito se trata de derechos absolutos no susceptibles de restriccion, por lo que “no se puede obligar a nadie a revelar sus
pensamientos o su adhesion a una religion o a unas creencias” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 2), es decir, asi
como debe respetarse el derecho a manifestar sus ideas, es igualmente protegido y no sujeto a restriccion alguna, el no querer
hacerlo.

- En el articulo 18 se distingue entre la libertad de pensamiento, de conciencia, de religion o de creencias y la libertad de
manifestar la propia religion o las propias creencias, es decir, una cosa es tener ideas propias en materia de pensamiento,
conciencia o religion, y otra muy diferente, el poder externalizarlas, por lo que se trata de situaciones distintas que por la
misma razon deben ser abordadas normativamente de diversa manera (Comité de Derechos Humanos, 1993).

- Dentro de la manifestacion de la libertad de religion, que a veces es descrita como libertad de culto, se entienden las
siguientes expresiones:

1. Se puede manifestar “individual o colectivamente, tanto en publico como en privado” (Comité de Derechos Humanos,
1993, p. 2).

2. Se puede expresar mediante “el culto, la celebracion de los ritos, las practicas y la enseflanza abarca una amplia gama de
actividades. El concepto de culto se extiende a los actos rituales y ceremoniales”.

3. La“construccion de lugares de culto, el empleo de formulas y objetos rituales, la exhibicion de simbolos y la observancia
de las fiestas religiosas y los dias de asueto”.

4. Se incluyen también “costumbres tales como la observancia de normas dietéticas, el uso de prendas de vestir o tocados
distintivos, la participacion en ritos asociados con determinadas etapas de la vida, y el empleo de un lenguaje especial que
habitualmente solo hablan los miembros del grupo” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 2)

5. La practica y la ensefianza de la religion o de las creencias.
6. La libertad de escoger a sus dirigentes religiosos, sacerdotes y maestros.

7. La libertad de establecer centros de ensefianza y redactar y distribuir textos religiosos (Comité de Derechos Humanos,
1993).

8. No puede haber ninguna manifestacion religiosa que sea “propaganda en favor de la guerra o la apologia del odio
nacional, racial o religioso que constituya incitacion a la discriminacion, la hostilidad o la violencia” (Comité de Derechos
Humanos, 1993, p. 2).

9. Las personas privadas de libertad tienen el derecho a manifestar su religion o creencias dentro de lo que sea compatible
a su situacion de limitacion de la libertad personal (Comité de Derechos Humanos, 1993).

- La libertad de manifestar una religioén o creencia puede restringirse “con el fin de proteger la seguridad, el orden, la salud
o la moral publicos, o los derechos y libertades fundamentales de los demas, a condicion de que tales limitaciones estén
prescritas por la ley y sean estrictamente necesarias” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 3).

- El derecho a “tener o adoptar” una religion o unas creencias implica “forzosamente la libertad de elegir la religion o las
creencias, comprendido, entre otras cosas, el derecho a cambiar las creencias actuales por otras o adoptar opiniones ateas,
asi como el derecho a mantener la religion o las creencias propias” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 2).

- No pueden adoptarse medidas coercitivas que:

1. “puedan menoscabar el derecho a tener o a adoptar una religion o unas creencias, comprendidos el empleo o la amenaza
de empleo de la fuerza o de sanciones penales para obligar a creyentes o no creyentes a aceptar las creencias religiosas
de quienes aplican tales medidas” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 2)

2. Obliguen a una persona a renunciar a sus propias creencias o a convertirse a otra religion.

- La misma proteccion anterior se aplica a los que tienen cualquier clase de creencias de caracter no religioso (Comité de
Derechos Humanos, 1993).

- Sien un estado se impone una ideologia como la oficial, sea por inclusion en la normativa o por via de hecho, esto no debera
generar menoscabo en las libertades establecidas en el articulo 18, y no generar discriminacion alguna “contra las personas
que no suscriban la ideologia oficial o se opongan a ella” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 4).

- En las escuelas publicas puede darse la materia historia de la religion y ética, pero siempre que sea desde una perspectiva
“neutral y objetiva” (Comité de Derechos Humanos, 1993, p. 3).

- Si en un estado se establece una religion como oficial o tradicional, o sus miembros son la mayoria de la poblacién, tal
situacion no debe generar menoscabo de derechos a quienes pertenezcan a otras religiones o creencias, y por tanto no puede
ser sujetos de actos de discriminacion.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 4



- El no pertenecer a la iglesia oficial o mayoritaria no puede generar consecuencias o discriminacion, como el impedir su
acceso a la funcion publica o, por otro lado, se concedan privilegios a los de la religion o creencia predominante.

- Enel Pacto no se menciona explicitamente el derecho a la objecion de conciencia para la prestacion del servicio militar, pero
se considera que el mismo se desprende del articulo 18, y por tanto los estados deben establecer mecanismos alternativos de
cumplimiento de esta obligacion que puede afectar a alguna de las libertades de conciencia y religion (Comité de Derechos
Humanos, 1993).

Como puede apreciarse, el alcance de las libertades mencionadas es efectivamente amplio, y asi como tienen elementos propios y
caracteristicos, también comparten areas comunes de proteccion, entre las que destacamos:

1. El derecho a tener ideas propias.
El derecho a cambiar de ideas.

El derecho de no ser discriminado por no pertenecer a la ideologia o religion oficial.

2
3
4. El derecho a no tener que decir cuales son sus convicciones religiosas o sus ideas en general.
5. El derecho a no ser obligado a aceptar otras ideas o renunciar a las propias.

6

Y, sobre todo, que ninguna de las libertades de pensamiento, de conciencia y de religion pueden ser objeto de limitacion
alguna.

Esto tltimo coloca a estos derechos en la base misma de la libertad humana, pues son las condiciones necesarias para su existencia,
y por tanto explica por qué significaron tanto en el inicio del reconocimiento de la dignidad esencial del ser humano en su lucha
historica contra la injusticia y la discriminacion.

Hacemos este comentario sobre los elementos esenciales de la libertad de pensamiento, de conciencia y de religion porque cuando se
explique como ha sido la evolucion historica de la lucha social por su reconocimiento veremos como sus enunciados nacieron de la
dolorosa realidad que por siglos significo tener un pensamiento diferente.

2.2 La aparente tolerancia religiosa en el Imperio romano

Para entender la lucha por la libertad pensamiento, en tanto libertad de religion, debemos remontarnos a Roma, pues las politicas que
esta implemento en su vasto imperio, sentaron las bases de lo que luego ocurriria posteriormente.

Roma, mas alla de los lugares comunes, en donde la persecucion a los cristianos tiende a tener un lugar preponderante, pese a que esto
en realidad fue mas una excepcion que una regla® (Beard, 2017, p. 552)*, tuvo en general una politica de mucha tolerancia sobre otras
creencias, siempre que las mismas no pusieran el peligro el gobierno romano, y de este modo se afirma que “Los romanos dirigian
un imperio liberal y respetaban las instituciones religiosas, sociales e incluso politicas de cada region, en la medida en que eso no
contrariaba sus intereses” (Johnson, 2004, p. 146) y aunque los alzamientos era reprimidos con severidad “la mayoria de los pueblos
del Mediterraneo y Oriente Proximo prosperaron bajo el dominio romano y lo consideraban la mejor opcion” (Johnson, 2004, p. 146).

A lo dicho hay que agregar en el panorama sobre la libertad de conciencia lo relativo al ateismo, y en este sentido, debe indicarse
que se sefiala a Protagoras como el primer ateo por el siguiente texto: “De los dioses no sabré decir si los hay o no los hay, pues son
muchas las cosas que prohiben el saberlo, ya la oscuridad del asunto, ya la brevedad de la vida humana” (Fernandez, 2012, p. 28).

Sin embargo, como el propio Fernandez Paniagua reconoce, en esas lineas no se aprecia una posicion claramente atea, sino mas
cercana al agnosticismo, es decir, mas hacia la duda que a la negacion, y esto genera controversia, pues aunque Platon llega a utilizar
el término atheos para referirse a quienes niegan la existencia de una divinidad, lo cierto es que no pues “la historia no menciona de
manera explicita a ateos practicantes” (Fernandez, 2012, 33), y se puede decir, que aunque se decia que existian, nadie se atrevia a
mencionarlos por la ruptura que significaba para las costumbres de la época’.

*La opini6n entre la mayoria de los historiadores es que la primera persecucion general contra los cristianos ocurrié con el emperador Decio en el siglo IIT (Glover,
1993).

*De vez en cuando, durante los dos primeros siglos de nuestra era, las autoridades romanas castigaban a los cristianos. En este periodo no habia persecuciones gene-
rales ni sistematicas, no hubo indicio de ello hasta mediados del siglo III d.C. En la practica, gran parte de las primeras generaciones de cristianos vivieron tranquilos
sin ser molestados por la intervencion del Estado. No obstante, en ocasiones sirvieron de cabeza de turco, como cuando Neron decidi6 achacarles la culpa del gran
incendio de Roma del afio 64 d. C. Quiza fueron candidatos plausibles, puesto que algunos cristianos profetizaban que en breve el mundo arderia en llamas” (Beard,
2017, p. 552).

*Puede decirse que la muerte de Socrates en Occidente marca una era, y debido a ello los filosofos se muestran mds cautos al exponer una idea” (Fernandez, 2012, p.
32), lo que puede ser una explicacion a la ausencia de declaraciones expresas de ateismo entre los pensadores de la época.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 5



En virtud de lo expuesto entonces, no sera sino mucho después que pueda considerarse a los no creyentes a los efectos de la libertad
de conciencia, pues, aunque seguramente los hubo durante el periodo por lo dicho por el propio Platon, se puede pensar mas en un
hecho excepcional que en una realidad social, y por lo mismo, sin efectos en las politicas o normativas de la antigiiedad.

En conclusion, podemos decir que esta relativa tolerancia en modo alguno se debia a una politica de respeto por la libertad de
pensamiento de las personas, sino a una vision pragmatica de Roma para incorporar a los pueblos sometidos a su autoridad, siempre
que ello no comprometiese ese dominio. En consecuencia, vemos como el interés politico se vincula con lo religioso y es de vieja
data. Una relacion que acompaiiara el tema religioso hasta nuestros dias.

2.3. El edicto de Milan: el inicio del camino

La figura del emperador Constantino esta signada por la controversia en la medida en que se evalua su posicion sobre el cristianismo,
por un lado, como de oportunismo politico, y por el otro, como la posicion de un auténtico creyente (Feher, 2016). Mas alla de esta
discusion, lo cierto es que con el edicto de Milan en el afio 313, se establecio por primera vez la libertad de religion, no solo porque se
permitio el culto a los cristianos, sino porque en dicha norma se hace alusion explicita al concepto de libertad de religion, y aunque en
ese contexto, ello no implicaba en absoluto el reconocimiento de derecho alguno, sino que es el otorgamiento de una gracia imperial,
esto es, de algo que podia revocarse del mismo modo en que se otorgaba, ya el asomo de la expresion “libertad” en términos que
para nosotros son de uso comun, marca el inicio de un camino que tomara siglos en transformar esa expresion en un instrumento de
proteccion a la dignidad humana.

Por ello, hemos de resaltar los términos en los que en el edicto se hace referencia a la libertad de religion:
Habiendo advertido hace ya mucho tiempo que no debe ser cohibida la libertad de religion, sino que ha de permitirse
al arbitrio y libertad de cada cual se ejercite en las cosas divinas conforme al parecer de su alma, hemos
sancionado que, tanto todos los demas, cuanto los cristianos, conserven la fe y observancia de su secta y
religion... que a los cristianos y a todos los demas se conceda libre facultad de seguir la religion que a bien tengan; a
fin de que quien quiera que fuere el numen divino y celestial pueda ser propicio a nosotros y a todos los que
viven bajo nuestro impero. Asi, pues, hemos promulgado con saludable y rectisimo criterio esta nuestra voluntad,
para que a ninguno se niegue en absoluto la licencia de seguir o elegir la observancia y religion cristiana. Antes bien
sea licito a cada uno dedicar su alma a aquella religion que estimare convenirle (Feher, 2016. pp. 108-109).
Tal y como puede observarse, ademas de hacer alusion directa a un concepto de libertad de religion, el edicto esta fundamentalmente
dirigido a otorgar esta libertad a los cristianos, reconociéndose de este modo, que el conflicto en esta materia estaba fundamentalmente
con este grupo, por lo que llama la atencion que en lugar de limitar el alcance de la norma a este supuesto, quien lo redactd quiso
hacerlo en términos mas universales respecto de los hechos que originaban este pronunciamiento.
Una posible explicacion de ello es que el emperador Constantino, para el momento en que emiti6 este edicto, aunque simpatizaba
con el cristianismo, todavia no se habia convertido, por lo que quiza los términos generales del edicto se deban precisamente a un
interés de marcar distancia con los cristianos a los efectos de no generar rechazo en los amplios sectores de la poblacion que todavia
permanecian en el paganismo.
Pero sea porque esa causa o cualquier otra, lo cierto es que los términos muy amplios dados a la libertad religiosa, aunque expuestos
desde una perspectiva de “gracia imperial”, exponen una conciencia de universalidad que debe recalcarse, y tanto mas cuando ocurre
en una época donde el valor del individuo podia ser facilmente dejado de lado, tanto por el abuso de los poderes absolutos dados a
la figura imperial, algo completamente normalizado, como por nefastas instituciones, como la esclavitud, que formaban parte de la
estructura social de la época, y que por tal motivo, hacen mucho mas trascendente el que se mencione que el ambito de la libertad de
pensamiento es de tal naturaleza “que no debe ser cohibida la libertad de religion” supuesto esencial que sirve base para considerarla

licita.

Por ello, mas alla de las limitaciones antes comentadas, en su fundamento esencial, el edicto de Milan, tiene vigencia atin en nuestros
dias.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 6



2.4. El establecimiento del cristianismo como religion oficial del Imperio (Edicto de Tesalonica)

Sin embargo, poco duraria este respiro, y en la medida en que la Iglesia cristiana se fortalecia y adquiria mas influencia, pretendia utilizar
la misma con fines hegemonicos, marcando el inicio de una politica de imposicion de la fe cristiana sobre demas religiones del Imperio.

Lo expuesto tuvo su concrecion con el edicto de Tesalonica, dictado por los emperadores Graciano, Valentiniano (II) y Teodosio
Augusto el 27 de febrero del afio 380, en el que la Iglesia catolica pasa a ser la religion oficial de Imperio en los siguientes términos:

Queremos que todos los pueblos que son gobernados por la administracion de nuestra clemencia profesen la religion
que el divino apodstol Pedro dio a los romanos, que hasta hoy se ha predicado como la predico ¢l mismo, y que es
evidente que profesan el pontifice Damaso y el obispo de Alejandria, Pedro, hombre de santidad apostdlica. Esto
es, segun la doctrina apostdlica y la doctrina evangélica creemos en la divinidad tinica del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo bajo el concepto de igual majestad y de la piadosa Trinidad. Ordenamos que tengan el nombre de
cristianos catolicos quienes sigan esta norma, mientras que los demas los juzgamos dementes y locos sobre los que
pesara la infamia de la herejia. Sus lugares de reunion no recibiran el nombre de iglesias y seran objeto, primero de
la venganza divina, y después seran castigados por nuestra propia iniciativa que adoptaremos siguiendo la voluntad
celestial (Feher, 2016, p. 110)

De la literalidad del edicto, queda claro que el mismo trata mas de combatir las diferentes facciones del cristianismo, entre las que

destacaba en aquel momento el arrianismo, y por ello, imponer las ensefianzas del Concilio de Nicea® que era el acogido por el

papado. Esto pone manifiesto algo que seria la constante durante los siglos siguientes, esto es, la lucha de la Iglesia catdlica por

imponer una hegemonia doctrinal y combatir toda interpretacion diferente a la aprobada por Roma.

Pese a lo dicho, la primera oracion de la norma deja la clara la pretension imperial de que el cristianismo se impusiese a la generalidad
de la poblacion, aunque no menciona medida concreta al respecto.

De ahi entonces, que a pesar de que la intencion principal del edicto era el combatir a los cristianos que tuvieran interpretaciones
diferentes a la oficialmente reconocida, el simple hecho de que se declarase al cristianismo como la religion del Imperio, aun cuando
no se prohibiese a las religiones paganas, tuvo un efecto incuestionable sobre la libertad de religion en la medida en que imponia a todo
al que aspirase un puesto publico, a quien tuviese aspiraciones de poder o tuviese relaciones con el mismo, el tener a la Iglesia catdlica
como aliada, pues esta se convirtid en un elemento permanente de las estructuras de poder de una forma u otra, con la peculiaridad de
que incluso ello ocurria en aquellos sitios donde no tenia poder formal alguno, sea por su preeminencia social o econoémica, o por su
capacidad para influir en amplios sectores de la sociedad, por lo que dicha caracteristica que permanece hasta nuestros dias.

Y mas alla del edicto, desde el trono imperial se tomaron medidas de imposicion del cristianismo y combate al paganismo que
llevaban afios ejecutandose’ y que culmina Teodosio I (uno de los firmantes del edicto) como sefiala Gallego:

La campana de exterminio culminé en el reinado de Teodosio I. Su gobierno es el término de un proceso iniciado
casi cuatro siglos antes. La cristianizacion del Imperio romano es ya un hecho. En adelante, el cristianismo se iba a
imponer en todos los aspectos de la vida publica. Poco a poco la legislacion se va impregnando de ideas cristianas.

El Cédigo teodosiano ya presente en la legislacion de un estado cristiano (Gallego, 1973, p. 17)

*Concilio convocado por Constantino para unificar la doctrina cristiana, y en particular combatir el arrianismo, doctrina que consideraba que Jesucristo era una
creacion del padre y subordinado a este. (Alba-Lopez, 2023, p. 20 y ss.).

7“Las medidas persecutorias contra este culto tradicional romano comenzaron con los hijos de Constantino. Una ley de Constante del 341 establecié que “la super-
sticion ha de cesar y la insensatez de los sacrificios a los dioses debe ser penada”. Al afio siguiente se decretd la abolicion de los sacrificios, pero la medida debi6 ser
suspendida en el 342 por chocar con una violenta oposicién. Constancio también ordend, en el ano 353, la clausura de los templos de todo el Imperio, amenazando
con la pena capital a cualquiera que osara seguir sacrificando” (Hubefiak, 1999, p. 29)

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 7



A partir de este momento, el ejercicio del poder se identifica con el cristianismo, y por tanto se impone como una obligacion del
mismo, no solo defender la fe cristiana sino expandirla a costa de las religiones anteriores a esta. No deja de llamar la atencion que
una de las pocas religiones perseguidas por el imperio romano no solo se impuso en este, sino que también utilizo el discurso de
persecucion a su favor® , convirtiendo algo esporadico en continuo, y al mismo tiempo, justificando la persecucion de las demas
creencias religiosas.

En este sentido, las medidas de Teodosio no se limitaron al edicto de Tesalonica, sino que este aplico una serie de politicas publicas
de combate al paganismo como la confiscacion de templos y sus tesoros, prohibicion de acceso a los altares, sancionar la realizacion
de sacrificios diurnos o nocturnos, privar de sus derechos civiles y politicos a los cristianos que osaran convertirse al paganismo,
incluyendo la pérdida del derecho a hacer testamento o de heredar (Hubefiak, 1999).

La continuacion de esta politica de persecucion contra los paganos fue tan eficaz, que el nieto de Teodosio, Teodosio II, llegd a sefialar
que treinta anos después del edicto de Tesalonica creia que ya no habia paganos en el Imperio (Hubefak, 1999), afirmacion, por
supuesto, demasiado optimista’ , pero que a todo evento nos habla de un paganismo derrotado y en franco declive.

2.5. La Edad Media y la permanente lucha contra las herejias

Con la caida del Imperio romano en occidente, la Iglesia catolica se enfrentd al reto de actuar ante los diversos estados que lo
sucedieron en un clima de inestabilidad, siendo la labor de la Iglesia el cristianizar a los pueblos barbaros que tomaron control de
grandes territorios'® , mientras que en el Imperio oriental tuvo que establecer relaciones con la figura de un emperador con influencia
importante sobre las estructuras de la Iglesia.

A ello se agrego la irrupcion del islam a partir del siglo VII, lo que hizo que el cristianismo perdiera amplios territorios en el norte
Africa, Oriente y en Espafia, lo que dio origen a lo que luego serian las cruzadas y la reconquista, y finalmente en 1054, la ocurrencia
del cisma por el que se dividio el cristianismo entre oriente y occidente (Sanchez, 2004).

Pese a esta disimil situacion en oriente y en occidente, en lo que tiene que ver con el objeto de estas lineas, esto es, la libertad de
religion, la situacion no tuvo mayores cambios a lo que ocurria a finales del Imperio de occidente, pues en los territorios en los que
confirmaba la influencia del cristianismo, la lucha contra las religiones previas a ellas fue una constante y con ello la imposibilidad
de tener una fe diferente a la cristiana.

Lo expuesto queda resumido por Peces-Barba y Prieto en los siguientes términos:
Los Dictatus Papae de Gregorio VII (1073-1085) sefalan el periodo de plena madurez del hierocratismo medieval: la
autoridad del Papa es universal, como la propia iglesia, s6lo el puede deponer obispos y emperadores y relevar a los
subditos de su juramento de fidelidad; la sede romana nunca ha errado, ni nunca cometera error por toda la eternidad
(Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 270)
De ahi entonces, que en un primer momento podria pensarse que lo relativo a la libertad de religion seria un tema ajeno a las
circunstancias de la Edad Media donde la Iglesia tuvo un papel central y protagonico, pero consideramos, que a pesar de tal realidad,
si existe un espacio en el que puede apreciarse de alguna manera expresiones de la libertad de pensamiento, y ello lo encontramos
en un fendmeno que ya ocurrié durante el Imperio romano, aunque en un contexto diferente, pues entonces la Iglesia cristiana no

tenia la influencia que después tuvo, y que no es otro que el de las llamadas herejias, es decir, toda interpretacion del cristianismo
que difiriera de la ortodoxia establecida por el ya mencionado Concilio de Nicea y los que le sucedieron con el respaldo del papado.

8“En importante medida, el relato del triunfo del cristianismo sobre estos paganismos no es el del éxito del mensaje de la kénosis del Hijo de Dios, de su humillacién

por la salvacion de todo el género humano, sino el de las sucesivas victorias de un dios todopoderoso, fuerte y vengador -y de su milicia, los santos mediadores entre
ély el resto de los hombres- sobre las viejas divinidades paganas” (Villegas, 2012, p. 286).

*“Se trata del mismo emperador que, quince aflos mas tarde, volvera a legislar contra los paganos que seguian practicando los nefarii sacrificiorum ritus en la clandes-
tinidad” (Villegas, 2012, p. 264).

1"“La primera época es el tiempo de la penetracion de la Iglesia en los nuevos pueblos germanicos o de la conversién de dichos pueblos, conversién que fue, sobre
todo, la obra de los monjes y de los obispos, realizada sin una perfecta planificacion pensada, por ejemplo, por los obispos de Roma” (Sanchez, 2004, p. 647).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 8



Tal consideracion nace de la lectura de Druker y Cerutti, quienes consideran la herejia en esa época como algo mas que una
interpretacion heterodoxa de ideas religiosas:

Los historiadores de las religiones analizan, en su mayoria, a las herejias como el intento de constitucion de nuevas
iglesias -aunque sus dogmas pudieran ser tomados del pasado-, o como un peligroso cuestionamiento a la fe y a la
Iglesia Catolica. Esta es, también, la posicion de la historia tradicional.
Pero a pesar de sus mayores o menores diferencias todos coinciden en un punto: la disension es un problema marginal
dentro del sistema de ideas imperante en la Baja Edad Media.
Interpretandolas de esta forma solo pretenden indagar las variaciones dogmaticas entre los herejes y la ortodoxia que
intentan subvertir, y el castigo que les correspondio por este intento.
La herejia, entonces, queda aislada de su sostén esencial que es el individuo que rechazoé lo que estaba obligado a
aceptar como verdadero y unicamente valido. Pero ;qué es la herejia sin herejes? ;Qué es un hereje sino un hombre
que ha decidido producir en si mismo y en los demas una modificacion de las estructuras mentales? (Druker &
Cerutti, 1993, p. 87)
De este modo, con la interpretacion citada, es posible apreciar el fenomeno de las herejias durante la Edad Media, al menos en su
etapa final, como una expresion mas compleja que una lectura diferente de un determinado texto biblico o del cuestionamiento de
alguna de las creencias sancionadas por la ortodoxia, y pasan a ser una expresion de la libertad, primero del individuo que hace los
postulados cuestionados, y luego de grupos sociales que se sienten identificados con las nuevas ideas, y que ponen de manifiesto
sobre todo, una inconformidad con la situacion prexistente.
Este desacuerdo con el estado de cosas en el que surge la herejia de que se trate, permite entender que en no pocos casos interpretaciones
heréticas hayan tenido tanto apoyo popular, pues representaban algo mas que una diferencia en asuntos teologicos y expresaba una
critica al orden existente (Druker & Cerutti, 1993).
Lo expuesto tiene capital importancia, pues mas alla de que la mayoria de los movimientos heréticos fueron aplastados (Druker &
Cerutti, 1993), su impronta quedé a lo largo de la historia europea poniendo de manifiesto las deficiencias e incongruencias de una
sociedad feudal que se pretendia representacion de la voluntad divina.
Asi entonces, tenemos que incluso en una estructura de social y politica donde la libertad de pensamiento no era siquiera considerada,
surgen expresiones de esta libertad a través de mecanismos peculiares que nos muestran las rendijas, a veces muy limitadas, por las
que se logra expresar la libertad de pensamiento. Por supuesto, se trata de un entorno restringido, pues se trata de la posibilidad de
disidencia dentro de las ideas cristianas, por lo que cualquier otra posicion no es admitida, pero al menos, dentro del ideario cristiano
se reivindica la libertad de pensar diferente, y en un entorno tan cerrado como el de la Edad Media, no es poca cosa, y pone de
manifiesto que alin en las circunstancias mas opresivas puede darse alguna manifestacion de la libertad de pensamiento.
2.6. El Renacimiento y las guerras de religion, una lucha anunciada
Los seculares conflictos entre el poder temporal de las monarquias de los cada vez mas consolidados estados nacionales y el poder

eclesiastico, junto a las justificadas criticas por los excesos de representantes de la Iglesia catolica, generaron un clima de animosidad
contra esta ultima'' (Varnagy, 1999).

1“La sumision a Roma, los impuestos, las extensas posesiones de la Iglesia en toda Europa libres de cargas, la inmoralidad de muchos eclesidsticos en todas las

jerarquias del clero, y otras cuestiones relacionadas con el desarrollo de las monarquias nacionales, produjeron una gran animosidad en contra de la Iglesia catolica.
La denominada “cautividad babilénica” de los papas en Avignon durante el siglo XIV y el consiguiente Gran Cisma provocaron graves dafios en la autoridad de la
Iglesia, dividiendo a sus partidarios en seguidores de uno u otro Papa. Se reconocid la necesidad de una reforma, y pese a los debates y los programas, no se instituyd
ningin cambio en el concilio de Constanza (1414-18)” (Vérnagy, 1999, p. 143).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 9



Asi, ya en el siglo XIV se presentaron expresiones claras de ese conflicto con un John Wycliff predicando en Inglaterra por las mismas
razones por las que lo haria luego Lutero, y quien ademas tradujo al inglés la Biblia, estableciendo un camino que seguirian los demas
reformadores en el siglo siguiente. A este caso se suma el de Juan Hus en Bohemia, donde tanto el Papa como el emperador tuvieron
que actuar conjuntamente para reprimir el movimiento husita que tuvo gran repercusion en el campesinado'? (Varnagy, 1999).

De este modo, el cambio en el pensamiento que significd el Renacimiento, con su atraccion por los textos de la cultura clasica de
Grecia y de Roma, junto con los descubrimientos en astronomia que tanto cuestionaban ideas que se consideraban inmutables y los
desarrollos de nuevas tecnologias como la imprenta, generaron un contexto favorable al cambio en materia religiosa.

Y por tal razon, aunque en el renacimiento seria facil sefialar que continua el fendomeno ya descrito de las herejias, esto debe
considerarse con mas detalles, pues si bien las diferencias doctrinales de los reformistas fueron aprovechados por algunos reinos y
parte de la nobleza en el norte de Europa como herramienta politica para cortar la influencia del papado en sus respectivos ambitos
de influencia, lo cierto es que en principio esa no era la intencion de quien dio el primer paso.

Y ello es asi, pues ha quedado documentado que la intencion de Lutero en 1517 con el famoso episodio de las 95 tesis no era fundar
una nueva doctrina religiosa ni mucho menos una nueva iglesia, sino que dichas tesis estaban dirigidas a sus superiores de tal modo
que la jerarquia eclesiastica fuese la que tomara la iniciativa de una renovacion desde dentro'® . De hecho, las 95 tesis no fueron
elaboradas para el ptblico, sino que buscaba, como se ha indicado, un lector conocedor que pudiese sostener un debate teologico, y
por ello su sorpresa cuando sus escritos empezaron rapidamente a circular por toda Alemania (Araya-Guillén, 2017).

Pero si se toma en cuenta que para el momento existian unas sesenta y dos imprentas alrededor de 1520 en el Sacro Imperio
Romano Germanico, siendo los principales centro editoriales ciudades como Colonia, Nuremberg, Estrasburgo, Basilea, Wittenberg
y Augsburgo, se entiende mejor lo ocurrido (Edwards, 1994) sobre todo cuando se presenta la explosion editorial originada por las
obras de Lutero y que Edwards describe en los siguientes términos:

De 1517 a 1518, el primer afio del movimiento de la Reforma, hubo un aumento del 530 por ciento en la produccion de panfletos. La
produccién continuéd expandiéndose rapidamente hasta 1524, multiplicandose casi por ocho durante este periodo de seis afos. Las
impresiones de las obras de Lutero también crecieron rapidamente de 87 impresiones en 1518 a un maximo de 390 impresiones en
1523, seguido de un descenso gradual hasta el rango de 200. El afio pico para la produccion general de panfletos fue 1524, que vio
la publicacion de mas del 16 por ciento de los panfletos producidos durante todo el periodo de treinta afios desde 1501 hasta 1530.
Los primeros afios cruciales de la Reforma, de 1520 a 1526, representaron casi tres cuartas partes (73,9 %) del total producido en
ese periodo de treinta afios. Se publicaron mas de seis mil ediciones en este periodo de siete aflos, lo que representa, en términos
conservadores, mas de 6,6 millones de ejemplares (Edwards, 1994, p. 17).

Lo expuesto es significativo si se considera que la mayoria de la poblacion del Sacro Imperio Romano Germanico no sabia leer, y
por lo mismo, habla del enorme interés que entre las ¢élites ilustradas se gener6 con el movimiento reformista y el entusiasmo con que
fue recibido. La fuerza del discurso de Lutero tuvo su correlativo editorial que puede apreciarse claramente cuando se dice que en el
periodo entre 1518 a 1544 el total de impresiones de las obras de Lutero fue de 5 a 1 en proporcion a todos los autores catolicos que
también publicaron sus ideas en ese lapso (Edwards, 1994).

Asi entonces, debemos recalcar el peso que a partir de ese momento tuvo la imprenta en la difusion de opiniones, pues la elaboracion
de libros antes de la misma era una tarea muy costosa que estaba limitada por tal motivo a las €lites, y en particular a los centros
religiosos en los que se centralizo el esfuerzo por recopilar informacion en la Edad Media.

Por ello, la imprenta sirvi6'* , junto a todos los factores antes descritos, a que la reforma sirviera como mecanismo de cambio politico
por razones ajenas a Lutero" , que fueron los que hicieron posible que lo que se inicié como una critica interna de la Iglesia catélica,
se convirtiera en un fenémeno religioso, politico y social que cambié completamente la historia del cristianismo.

2“Lutero subrayo posteriormente que no luchaba contra los papistas a causa de su licenciosa vida, sino en contra de su doctrina. Hus y Wycliff “han fustigado solo su

conducta, pero cuando se ataca la doctrina es cuando se agarra al ganso por el pescuezo” (Varnagy, 1999, p. 143).

*“La intencion de Lutero con la divulgacion de su documento “Una disputa sobre el poder y eficacia de las indulgencias”, fue seguir una antigua practica académica.
Esta planteaba un reto con el fin de realizar un debate teoldgico” (Araya-Guillén, 2017, p. 2).

!*“Igualmente reveladoras son las cifras de impresion de las publicaciones de Lutero. En 1518, menos de la mitad de las impresiones fueron en aleman. En 1519, esta
cifra aumentd a mas de seis de cada diez, luego en 1520 y 1521 a alrededor de ocho de cada diez, y durante el resto de la década a alrededor de nueve de cada diez. Es
la magnitud del esfuerzo y su uso abrumador de la lengua vernacula lo que justifica que se la designe como la primera camparia mediatica a gran escala de Occiden-
te” (Edwards, 1994, p. 21).

1*“La evolucion histérica del siglo XV en Alemania llevé a la desmembracion del Reich y a la anulacion del poder imperial, el cual fue perdiendo una serie de
atribuciones y derechos que recayeron en los principes y los nobles, mermando la autoridad del monarca aleman en favor de los grandes senores (Herren). Existian
casi cuatrocientas unidades politicas: ducados, condados, principados, obispados, ciudades libres, abadias, cada uno de ellos independiente en su régimen interno.
La situacion era anarquica y complicada. La defensa de la independencia de los gobernantes respecto de la Iglesia le gan6 a Lutero el apoyo de muchos principes”
(Varnagy, 1999, pp. 144-145).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 10



Lo expuesto trajo como consecuencia que, ante la censura de la Iglesia, Lutero publicase en 1520 sus polémicos escritos “Discurso a
la nobleza cristiana de la Nacion alemana” y “La cautividad babilonica de la Iglesia” donde ya se formaliza la separacion de la Iglesia
catolica (Araya-Guillén, 2017, p. 5).

El término protestante se deriva de la protesta enviada por los dirigentes luteranos al Emperador luego de la Dieta de Espira en 1529
donde le expresaban su inconformidad y ratificaban de forma vehemente su fe. De este movimiento inicial, surgen cuatro grandes
manifestaciones del protestantismo: la luterana, la calvinista, la anabaptista y la anglicana, en contexto diversos y con afectaciones
diferentes en el &mbito politico y social (Varnagy, 1999).

Esta nueva realidad generd, como es sabido, mucha violencia que se tradujo en las llamadas guerras de religion que se sucedieron en
diversos territorios desde principios del siglo XVI hasta mediados del XVII, cuando con la firma del Tratado de Westfalia en 1.648
se dejo de utilizar la excusa de la religion como motivo para hacer la guerra (Schilling, 1999).

Sin embargo, al mismo tiempo que se desarrollaba este terrible escenario bélico, y ante la realidad de que la existencia del
protestantismo, asi como del catolicismo eran hechos que no iban a dejar de existir, independientemente de que en un territorio uno
se impusiese sobre otro, se generé un movimiento por la convivencia a través de la tolerancia.

2.7. El inicio de la lucha: el discurso de la tolerancia
2.7.1 Algunas consideraciones sobre los términos tolerar y tolerancia

Lo primero que debe advertirse sobre la tolerancia, es que la palabra de la que se deriva, tolerar, tiene diferentes acepciones, algunas
de las cuales demuestran la forma muy diferente en que puede ser interpretada. De este modo, la primera acepcion que nos da la Real
Academia Espafiola de tolerar es “llevar con paciencia” (Real Academia Espafola, 2025a, definicion 1), que luego es seguida por
“permitir algo que no se tiene por licito, sin aprobarlo expresamente” (Real Academia Espafiola, 2025a, definicion 2) y en tercer lugar
por “resistir, soportar, especialmente un alimento o medicina” (Real Academia Espaiiola, 2025a, definicion 3). Siendo asi, tenemos
que en estas acepciones el factor comiin es aguantar o soportar, lo que tiene una connotacion un tanto negativa, e incluso de claro
sufrimiento.

Sin embargo, es solo la Gltima acepcion de tolerar, la que nos lleva a un estadio de mayor comprension de las ideas diferentes cuando
se dice que tolerar es “Respetar las ideas, creencias o practicas de los demas cuando son diferentes o contrarias a las propias” (Real
Academia Espaiola, 2025a, definicion 4) y se acerca a la concepcion moderna de lo que es tolerar otros pensamientos, y que es la
definicion que se impone cuando se habla, ya no de tolerar, sino del segundo término que queremos analizar, esto es, la tolerancia, pues
respecto de esta ultima la RAE no hace sefialamiento alguno sobre soportar o aguantar, sino que indica que es la “Accion y efecto de
tolerar” (Real Academia Espafiola, 2025a, definicion 1), o mejor, en su segunda acepcion “Respeto a las ideas, creencias o practicas
de los demas cuando son diferentes o contrarias a las propias” (Real Academia Espafiola, 2025a, definicion 2) y en tercer término
el “Reconocimiento de inmunidad politica para quienes profesan religiones distintas de la admitida oficialmente” (Real Academia
Espaiiola, 2025a, definicion 3), por lo que en este caso, tolerancia, si implica mas una accion de respeto que algo que se padece.

Tenemos entonces, que la idea de tolerar implica dos momentos: el de aguantar y el de respetar, y ambos estan incluidos en el concepto,
pero, por otro lado, la idea de tolerancia esta orientada a lo segundo, es decir, al respeto a lo diferente o a lo contrario de algo.

Partimos de esta diferente concepcion de los términos indicados, pues consideramos que las diferencias en esas ideas exponen
claramente como el transito de tolerar, en tanto aguantar o soportar al concepto de tolerancia como respeto es necesaria para
comprender el proceso histérico que llevo a la concepcion de los derechos humanos, pues la génesis de estos, se inicia, precisamente
en situaciones que se considera, son insoportables para algunos, generalmente en los ambitos del poder, y luego de una sucesion de
luchas y exigencia, pasan a ser reconocidas, y en un segundo estadio, finalmente pasan a ser respetadas.

Por supuesto, no se trata de que lo indicado, ocurra siempre y con todos los derechos, pero en términos generales, lo expuesto describe
la dindmica del reconocimiento de los derechos humanos, en la medida en que para que un estado incluya en su derecho positivo
un derecho humano, lo normal es que se haga luego de una lucha constante de resistencias de diversa naturaleza, y aun cuando ello
ocurra, de normalizacion y eventual respeto a lo establecido normativamente, en algunos casos con mayor rapidez que otros, y algiin
supuesto particular con una oposicidon constante aunque pasen afios luego de su reconocimiento, siendo un ejemplo de lo primero el
reconocimiento del voto a la mujer, que al dia de hoy, en la mayoria de los paises nadie cuestiona, o del matrimonio igualitario, lucha
todavia pendiente en muchos paises, y con oposicion activa en algunos de la paises en los que ha sido incluido en el ordenamiento.

Al final, lo expuesto pone de manifiesto tanto la lucha por los derechos humanos como el tamaiio de los prejuicios que combaten y

su arraigo en cada sociedad, y nos recuerdan que la lucha apenas se inicia con la inclusion en una constitucion o en ley de un medio
de defensa de la dignidad humana.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 11



Finalmente, hemos de considerar una concepcion mas acabada de la tolerancia, que va mas alla de lo semantico y que consideramos
resumida en los siguientes términos:

Segun Forst (2017), existen cuatro concepciones de tolerancia, y cada una puede coexistir en una sociedad. La
primera y la segunda se relacionan en que ambas entienden la tolerancia como una relacion permisiva entre diferentes
grupos. En esta expresion de tolerancia, los grupos no interfieren entre si ni con sus practicas, sino que aceptan su
existencia. La diferencia entre la primera y la segunda concepcion radica en la estructura social. En la primera, los
grupos tienen un poder desigual. Existe una clara mayoria que tolera a un grupo minoritario. En la segunda, los
grupos tienen un poder practicamente igual. Dado que no deseamos distinguir tedricamente entre sociedades con
diferentes estructuras sociales y sistemas de estratificacion, combinamos estas dos concepciones. Asi, identificamos

la expresion mas basica de tolerancia como la aceptacion de la diferencia.

Forst sostiene que la tolerancia también puede ser respeto o estima por la diversidad. En la tercera concepcion de
tolerancia de Forst, los individuos muestran respeto por la diversidad al considerar a los grupos dispares como moral
y politicamente iguales, aunque difieran fundamentalmente en creencias, practicas y estilos de vida. En su cuarta
concepcion, la tolerancia es estima o aprecio por la diversidad. Segin Forst, la estima implica una reaccion mas
exigente ante la diversidad que el respeto. Esta version de la tolerancia significa considerar las creencias, practicas
o estilos de vida de los demas como algo valioso y digno de estima ética, aun cuando sean diferentes a los propios.
Por lo tanto, denominamos a la segunda y tercera expresiones de tolerancia respeto por la diferencia y aprecio por la
diferencia” (Hjerm, et al., 2020, p. 12)

Lo expuesto agrega a las conceptualizaciones previas un desarrollo importante en la medida en que ya la tolerancia no es concebida

solo como respeto, sino también como aprecio a lo diferente, lo que implica necesariamente una comprension de la sociedad muy

amplio, entendiendo su natural complejidad e interpretandolo no s6lo como una realidad sino como algo necesario.

No podemos terminar estas breves lineas sobre la tolerancia, sin considerar las limitaciones de la misma, o como lo llamé Popper, la
“paradoja de la tolerancia”:

Menos conocida es la paradoja de la tolerancia: la tolerancia ilimitada conduce inevitablemente a la desaparicion de
la tolerancia. Si extendemos la tolerancia ilimitada incluso a los intolerantes, si no estamos preparados para defender
una sociedad tolerante del ataque de los intolerantes, entonces los tolerantes seran destruidos, y la tolerancia con
ellos (Popper, 1947, p. 226).
De este modo, como cualquier otro principio aplicado a la sociedad, no puede extremarse la tolerancia a lo que la lleve a su destruccion,
y de ahi la necesidad de que lo que no se tolere sea efectiva y materialmente una amenaza, pues bajo el pretexto de defender una
sociedad tolerante no podemos convertirnos, inadvertidamente, en una intolerante.
En este sentido, ideas que impliquen la exclusion, la violencia o atenten contra la dignidad humana no son permisibles, pero siempre

partiendo de que esa valoracion se haga desde los valores democraticos, pues de lo contrario el poder puede introducir la intolerancia
bajo la excusa de “protegernos”.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 12



Dicho lo anterior, y volviendo a la libertad de conciencia, tenemos que considerar que en el supuesto de la libertad de religion, los
mencionados estadios de la tolerancia son claramente apreciables, pues como veremos, en este ambito, lo que primero que se debatid
era como soportar lo insoportable, esto es, la existencia de personas con creencias religiosas diferentes, y que por tanto eran una
amenaza para las propias, consideradas, reciprocamente, como erroneas por ese otro grupo.

Esto evidencia las enormes dificultades que implicaba, ya no el respeto a las ideas de otras personas, sino el simple hecho de entender
que esas otras personas eran una realidad que no podia eliminarse, a pesar de que esto se intentase una y otra vez, y que ante esta
irremediable situacion debia soportarse lo que en principio debia ser intolerable.

Por ello es que se afirma que “la filosofia de la tolerancia primero y su reconocimiento positivo mas tarde representan el precedente
historico inmediato de la libertad religiosa y, por tanto, también de la libertad de conciencia” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 268).

Consideramos lo relativo al discurso de la tolerancia trascendente en grado sumo, pues pone en evidencia que existen condicionantes
que deben darse obligatoriamente para que, en la lucha por los derechos, se pueda llegar a una conformidad con efectos reales en la
cotidianidad de los ciudadanos, y que son tan necesarios como las normas que reconocen un derecho.

Lo dicho, por supuesto no quiere decir que ante la coyuntura de la publicacién de una norma que reconozca un derecho humano,
la misma no deba publicarse hasta que se den esas condiciones minimas, pues muchas veces las dinamicas sociales e historicas no
lo permiten, y a continuacion veremos ejemplos al respecto, pero si que en tales circunstancias se debe tener conciencia de que la
elaboracion de una norma no es suficiente, y al efecto, se han de crear, a través de la lucha organizada, las condiciones que faciliten
la normalizacion de los derechos en una sociedad.

Esto lo decimos, porque muchas veces se evaliia un texto constitucional como si de un analisis cuantitativo se tratara, esto es, cuantos
derechos se reconocen o no, y en realidad, tal situacion mas que el fin del camino, apenas es el inicio, y por lo mismo, una verdadera
evaluacion deberia partir si mas alld de una simple lista de derechos, la constitucion establece los mecanismos y los contrapesos
necesarios para hacer posibles esos derechos, pues la historia de la lucha por la dignidad humana no es la descripcion de una series de
aspiraciones o sueos, sino el relato de la realidad del respeto esencial por la persona humana, o mas concretamente, que los derechos
humanos son hechos concretos o no son.

Como veremos, lo descrito se vera reflejado en la historia de las idas y venidas de la libertad de conciencia y de religion, que en
ningun caso siguieron un camino lineal, sino que respondieron a la realidades historicas y culturales de cada sociedad.

2.7.2. Francia
2.7.2.1. El triunfo pirrico de la intolerancia.

Siendo vecina del Sacro Imperio, resultaba logico que la penetracion de la reforma en Francia fuera temprana, en primer término,
por parte de los luteranos, pero de forma mas definitiva, por el calvinismo, llegando no s6lo a los sectores populares, sino también a
la burguesia, a la nobleza y ¢ incluso a la corte del Rey de Navarra, Antonio de Borbon, quien seria el padre de Enrique IV, unico rey
de Francia educado en la fe protestante. Ello, por supuesto, contd con la fuerte oposicion de quienes representaban la fe catolica, lo
que desemboco en un inevitable conflicto armado (Peces-Barba & Prieto, 2003).

En estas circunstancias aparece el primero de los humanistas que abogoé por la tolerancia, Guillaume de Postel, quien desde 1544
abogo por la busqueda de elementos comunes entre las diferentes religiones para llegar a un entendimiento entre ellas, rechazando de
este modo la guerra como mecanismo de resolucion de las controversias religiosas. Como puede apreciarse, lo que se propone es la
abolicion de las diferencias y el regreso a una tnica fe a través de un dialogo fraterno entre las diferentes facciones En este supuesto,
lo que se busca es que haya el respeto suficiente a las ideas ajenas para llegar a un acuerdo sobre elementos comunes y acabar con la
division (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Puede parecer poco, pero en esos momentos donde lo que ocurria en la realidad era la destruccion fisica del que pensaba diferente,
se trata de un primer paso esencial para escalar en la posibilidad de una convivencia pacifica.

El exhorto de Postel, junto al de Michel de L"Hopital, entre otros, llevara a la realizacion de los llamados coloquios, entre los que destaca el
de Poissy realizado en 1561, se buscaron férmulas de acuerdo que no fueron aceptadas, y que, por ello, hicieron que el conflicto armado se
reanudase (Peces-Barba & Prieto, 2003).

De este fracaso surge un nuevo movimiento a favor de la tolerancia, denominado como politico, por fundar sus argumentos en

razones de unidad del Estado, y entre cuyos representantes estaran, entre otros, Jean Bodin y Enrique I'V. Su argumentacion es muy
sencilla: las guerras de religion ponen en peligro no solo el gobierno, sino a la patria misma, y por lo tanto, debe primar la defensa

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 13



de la unidad nacional por encima de las rencillas religiosas, generandose a partir de esto ultimo la necesidad de un modus vivendi
que permita la convivencia pacifica.

Asi entonces, consecuente con este planteamiento, y atn sin ser Rey de Francia, Enrique de Navarra el 4 de marzo de 1589 dicta
su Manifiesto a los tres Estados, esto es, a los representantes que formaban los Estados Generales del reino, y en dicho documento,
quien en pocos meses seria rey, propone una solucion de compromiso: que se mantenga en el reino la religion catélica sin cambiar
en nada el szatus quo de la misma y que no se ejerza otra religion diferente, salvo en los sitios donde ello ya ocurria, permitiendo de
este modo que en aquellos lugares donde ya se profesaba la fe protestante, ello continuase ocurriendo. Con dicha propuesta, el futuro
rey se aparta el principio cujus regio, ejus religio segln el cual el monarca podia imponer a sus stbditos la religion que ¢l profesase
y que fue la formula en muchos estados del Sacro Imperio, por una vision pragmatica que permitia la coexistencia con subditos de
diferente credo. Tales postulados luego serian recogidos en el Edicto de Nantes de 1598 (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Al principio sefialado, ha de agregarse su natural consecuencia que es el ius circa sacra por el que el monarca se consideraba con
prerrogativas en materia de fe, por lo que a tal efecto podia tomar decisiones en materia religiosa, cuyo primer precedente, como
vimos, fue Constantino'®.

Asi entonces, por razones de estado, con el fin de mantener la unidad politica, se sacrifica la esperanza de la sofiada unidad religiosa
y se establece, un marco de tolerancia muy limitado: se permite, o mas apropiadamente, se soporta, a los protestantes donde estos ya
se encuentran, y solo aquellas confesiones ya reconocidas, no todas, siempre que no ejerzan su culto fuera de los sitios previamente
determinados. Asi el articulo VI del Edicto sefala lo siguiente:

En esta norma, como lo sefiala Peces-Barba, en la que se hace ver la relacion de un derecho con otros, en este caso
se “permite” (no se reconoce) la libertad de conciencia, pero al mismo tiempo se entiende que de nada sirve esta
libertad, si ademas no se garantizan otros derechos, como la inviolabilidad del domicilio y la libertad de circulacion
(Peces-Barba & Prieto, 2003).

Pese a ello, los limites son rigurosos para los protestantes, pues como se indicd, s6lo habria libertad de cultos en los sitios expresamente
permitidos para ello y que llegaron a ser 3.500 (Martin, 1986), un lugar por bailio al que podia agregarse un segundo sitio, pero
siempre fuera de las ciudades (art. X). También se prohibe el culto protestante en los ejércitos (art. XV) y la libertad de imprenta so6lo
podra ejercerse en aquellos sitios donde pueda publicamente realizarse el culto protestante (art. XXI).

En el resto del territorio la religion protestante estaba expresamente prohibida, aunque se permitié que en la Corte del Rey y Paris no
se persiga a los protestantes, aunque estos no puedan realizar alli acto religioso alguno, con lo que se establece una especie de libertad
de conciencia general mientras la libertad de culto esta severamente restringida (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Debe destacarse el hecho de que en el articulo XXVII por el que se permite que cualquier cargo publico pueda ser ejercido por una
persona con independencia de su religion y donde se prohibe a los jueces el averiguar o inquirir sobre la religion de una persona y sélo
juzgarla en razon de su lealtad al rey, puede considerarse un primer asomo a la obligacion de los funcionarios de valorar inicamente
lo relativo al cumplimiento de la leyes y de las obligaciones con el estado, con independencia de la religion, algo propio de un estado
secularizado (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Asi entonces, a pesar de sus muchos limites, puede concluirse que este primer ensayo normativo de tolerancia, aunque con graves
restricciones, derivadas de la conflictividad del momento, hacen ver la necesaria interdependencia de los derechos y la exigencia de
hacerlos operativos de forma conjunta para garantizarlos realmente en los hechos.

Como vemos, en este estadio, nos encontramos ante la imposicion de un deber de soportar por parte del Estado, con un minimo de
garantias para quienes piensan diferente.

'*“jura maiestatica circa sacra: Can. Derechos reales sobre las cosas sagradas; conjunto de derechos inherentes a la Corona, inalienables e imprescriptibles, es decir,

poderes de derecho publico o regalias que estaban comprendidos entre las prerrogativas esenciales del monarca en materia de fe. Estos derechos se ejercieron durante
los siglos xvii y xviii en los llamados sistemas jurisdiccionalistas” (Real Academia Espafiola, 2025b, definicion 1).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 14



Y aun asi, este ensayo de tolerancia limitada tuvo su fin menos de un siglo después, ya que el 17 de octubre de 1685, luego de
décadas de marchas y contramarchas, donde cada vez mas se limitaron los derechos de los protestantes, finalmente el llamado partido
devoto tuvo la influencia suficiente para convencer a Luis XIV que era necesario que se convirtiera en el lider de la contrarreforma
para fortalecer su régimen absolutista (Martin, 1986, p. 80 y ss.), y asi, con el llamado Edicto de Revocacion se prohibe el culto
protestante, en estos términos:
Ademas, los citados miembros de la R.P.R. (Religion Protestante Reformada) podran, mientras esperan la iluminacion
divina, como a los demads, permanecer en las ciudades y lugares de nuestro Reino, paises y tierras bajo nuestra
obediencia, continuar sus actividades comerciales alli y disfrutar de sus bienes sin ser molestados ni impedidos con
el pretexto de la citada R.P.R., con la condicion, como se ha indicado, de que no ejerzan ni se retinan con el pretexto
de oraciones o cultos de dicha religion, de ninguna indole, bajo las penas antes mencionadas de confiscacion de sus
bienes y propiedades (Musée virtuel du Protestantisme, s.f.-a, p. 1)
Pero no sélo se prohibio el culto, sino que ademas se ordend la demolicion de los templos; se expulsa a los pastores que no abjuren
luego de 15 dias después de publicado el edicto ¢ impone penas muy duras a los que sigan predicando; se obliga a educar a los hijos
en la fe catdlica y a bautizarse, y se prohibe salir del reino a los que no se conviertan al catolicismo (Musée virtuel du Protestantisme,
s.f.-a). Debe destacarse, ademas, que el edicto prohibe la libertad de culto, pero conserva o permite la libertad de conciencia, a quien
se atenga a las duras condiciones que se le imponen, pues en la realidad la aplicacion del edicto tuvo como fin, desde un inicio, el
acabar con los protestantes en Francia de una u otra manera.
Todo ello bajo el convencimiento que la unidad religiosa ayudaba a fortalecer la monarquia absoluta, con lo cual, asi como el Edicto
de Nantes se dicto por razones de estado, su derogacion también lo fue, lo que pone en evidencia la fragilidad de la toma de decisiones
basadas en tales consideraciones, y la grave afectacion que ello comporta cuando se trata de libertades.
Como bien senala Peces-Barba, el triunfo catolico fue pirrico, pues “el exceso catélico, y el exceso del Estado absoluto, abriran las
puertas a un anticlericalismo que se manifestara en Francia en 1789 y a lo largo de todo el siglo XIX” (Peces-Barba & Prieto, 2003,
p. 711).
La aplicacion del edicto de Revocacion, tuvo terribles consecuencias como sefiala Martin:
Mas de trescientos mil consiguieron escapar al extranjero, a través de indecibles peligros y trabajos; otros fueron
cogidos presos, ejecutados o condenados a galeras. Las estadisticas nos hablan de cerca de 50.000 los que se
refugiaron en Suiza, Brandeburgo, Suecia y Dinamarca; un nimero parecido llegd a Gran Bretafia y mas de 60.000

a las Provincias Unidas de Holanda, “la gran arca de los refugiados” (Martin, 1986, pp. 81-82).

Y lo mas importante, es que, muy a su pesar, no pudo eliminar a los protestantes de territorio francés, pues contrariamente a la feroz
represion:

La Iglesia calvinista de Francia volvid a cobrar nueva fuerza. Tiempo atras, el 21 de agosto de 1715, unos dias antes
de la muerte de Luis XIV, quien de hecho habia anulado en este mismo afio (8 de marzo) la libertad de conciencia
preconizada en el Edicto de Fontainebleau, un campesino de Vivarais, Antonio Court, reunia en una cantera cercana a
Nimes a los principales predicadores clandestinos y a cierto numero de laicos. Alli celebraron el culto y se reunieron
en el primer sinodo que se conocid bajo la persecucion. Se «reimplantabay la nueva Iglesia calvinista francesa, que

ha llegado hasta nuestros dias (Martin, 1986, p. 83).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 15



Asi entonces, el edicto de Revocacion ni cumplio sus objetivos, ni dio una solucion definitiva a la division por razones religiosas en
Francia, y por el contrario, generaria nuevos conflictos.

Y finalizamos con el sefialamiento hecho por Martin (1986), en el sentido de que poco antes de morir, la supuesta libertad de
conciencia del edicto de Revocacion, fue eliminada con la Declaracion real del 8 de marzo de 1715, en la se establecio lo siguiente:

La permanencia en nuestro reino de quienes pertenecian a la llamada Religion Reformada, o eran hijos de padres
religiosos, desde que abolimos toda practica de dicha religion, es prueba mas que suficiente de que han abrazado la
Religion Catolica, Apostolica y Romana, sin la cual no habrian sido tolerados aqui (Musée virtuel du Protestantisme,
s.f-b,p. 1)

Es decir, como sefala Daireaux, a partir de esta declaracion se establecido una presuncion legal de un reino Gnicamente catdlico
(Daireaux, 2018) y por tanto, una presuncion de que todo subdito también lo era, quedando expresamente abolida cualquier otra
creencia, partiendo dicha conclusion del hecho de que quienes se quedaron en el pais, por esa misma circunstancia, aceptaron la
fe catolica, muy a pesar de que en el edicto de Revocacion, también expresamente, se les prohibid salir del pais, con lo que los
razonamientos de ambas disposiciones eran manifiestamente contradictorias, pero al mismo tiempo expresiones de los extremos
propios de un gobierno absolutista.

De este modo, para los protestantes lo que quedo fue el culto clandestino, aunque aparentemente tolerado, pues en 1724, como si
no bastasen las decisiones regias previas, se privo a los protestantes del estado civil y se prohibi6 expresamente el culto publico,
pudiendo contraer matrimonio sélo si lo hacian en la Iglesia catolica, pues si la ceremonia era por el rito protestante se entendia como
invalido y los hijos habidos eran considerados ilegitimos.

Todo ello dur6 hasta 1787, cuando Luis XVI dicto el edicto del 19 de noviembre de ese afio, por el que, con una gran oposicion de
la Iglesia catolica, los protestantes recuperaron sus derechos civiles, permitiéndose que se levantasen actas de defuncion, nacimiento
y matrimonio por parte de los sacerdotes catolicos que en tal caso actuaban como funcionarios civiles y no como religioso, o en
su defecto, por un juez. El caso de los judios era mucho peor, porque como eran muy pocos, se los tenia ain mas controlados y
discriminados, pues no eran considerados miembros de la sociedad francesa, no tenian libertad de domicilio (s6lo podia habitar en
sitios expresamente autorizados), su derecho de propiedad estaba severamente limitado, tenian impuestos particulares solo para ellos,
no podian ejercer determinados oficios, y practicamente s6lo podian trabajar en el sector comercio, en particular en el ambito del
manejo del dinero (Celador, 2010).

2.7.2.2. Dos voces a contracorriente.

En este contexto, debe destacarse a dos autores, coetaneamente a lo descrito, se pronunciaron a favor del discurso de la tolerancia:
Voltaire y Rousseau.

En el caso de Voltaire, este dedicd varias de sus obras a abogar por la libertad religiosa, destacando su Tratado de la Tolerancia donde
utiliza el ambiente de convivencia entre las diferentes religiones que habia en Alemania, Inglaterra y en Holanda como ejemplo a
seguir por el pueblo francés pues “hoy la diferencia de religion no causa ningln trastorno en esos Estados” (Celador, 2010, p. 85).

Como llegd Voltaire a escribir ese libro es relevante a los efectos de estas lineas, pues el titulo original es Tratado sobre la tolerancia
con ocasion de la muerte de Jean Calas, ya que, en 1761, el hijo mayor de un modesto comerciante protestante llamado Jean Calas
fue encontrado ahorcado, en un aparente suicidio, y dado el estigma que significaba una muerte de esa naturaleza en aquella época, la
familia prefirié presentarlo como un ahorcamiento en un robo. Las autoridades lo interpretaron de otra manera, pues acusaron a Jean
de haber asesinado a su hijo para impedir que se convirtiera al catolicismo, y por tal razén fue torturado, juzgado culpable y llevado
a la muerte luego de atroces sufrimientos, y a pesar de ello, fallecié clamando su inocencia'’ (Hunt, 2009).

En primer término, lo que molest6 a Voltaire en ese caso fue el fanatismo religioso tanto de la policia como de los jueces, pero luego
ampli6 su denuncia en 1766 incorporando a la tortura como otro de los excesos cometidos contra Calas (Hunt, 2009).

'7“En una instruccion secreta, el tribunal concedié a Calas la gracia de morir estrangulado después de dos horas de suplicio, antes de que su cuerpo fuera atado a la
rueda. Calas murié clamando todavia su inocencia” (Hunt, 2009, p. 72).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 16



Ello se debid a que en la década de 1760 se generod una corriente de opinion pidiendo una reforma al sistema penal, con la publicacion
de la obra De los delitos y las penas en 1764 por parte de un joven abogado de 24 afios, Cesare Beccaria, que se incorpor6 a la lucha
por los derechos cuando el abate André Morellet, cambio el orden original del libro para llamar la atencion sobre el vinculo con estos,
pues “Morellet extrajo del final del capitulo 11 de la edicion italiana original la tinica referencia de Beccaria que podia contribuir a
su objetivo de apoyar los “derechos del hombre” (“i diritti degli uomini”) y la traslado a la introduccion de la traduccion francesa de
1766 (Hunt, 2009, p. 104), uniendo de este modo el discurso de los derechos con la reforma penal.

El inicio de esta corriente, sin embargo, lo encontramos en E! espiritu de las leyes (1748) en la que el Montesquieu la atacd, al sefialar
de una forma un tanto equivoca que:

Iba a decir que la tortura podria convenir en los Gobiernos despdticos, en los cuales todo lo que inspira temor queda
dentro de los resortes del Gobierno; iba a decir que entre los griegos y los romanos, los esclavos... Pero oigo la voz
de la Naturaleza que clama contra mi. (Hunt, 2009, p. 30)
Y tal vinculacion entre derechos y reforma penal tuvo éxito, y muestra lo poderoso del movimiento social que caus6 en Europa, pues
en Suecia (1772), en Austria y Bohemia (1776) se abolio la tortura, y en “1780 la monarquia francesa eliminé el uso de la tortura
para arrancar confesiones de culpabilidad antes de dictarse sentencia, y en 1788 la abolié de forma provisional antes de la ejecucion
para obtener el nombre de los complices” (Hunt, 2009, p. 76) y del mismo modo, se pone en evidencia por el hecho de que en 1789,
la correccion de los abusos del sistema penal, fue uno de los asuntos mas mencionados en los memoriales de agraviados presentados

en los Estados Generales (Hunt, 2009).

De este modo, sefiald Voltaire en la obra mencionada que la tolerancia se fundaba en dos argumentos: la necesidad de que las personas
conviviesen en paz y la necesidad de eliminar el odio y la injusticia de la sociedad sefialando que:

Es una pasion muy terrible el orgullo que quiere forzar a los hombres a pensar como nosotros; pero /no es una gran
locura creer que se los trae a nuestros dogmas haciéndoles que se revelen continuamente por las calumnias mas
atroces, persiguiéndoles, llevandoles a galeras, a la horca, al potro y a la hoguera? ;No es la mas peligrosa de las
perversiones la de aborrecer al prdjimo por sus creencias? ;|No es evidente que seria mucho mas razonable adorar
el santo ombligo, el sagrado prepucio de nuestro sefior Jesucristo, y la leche y el vestido de la Virgen Maria, que
detestar y perseguir a nuestros hermanos? (Celador, 2010, pp. 85-86)
Asi entonces, mientras Voltaire abogaba por la tolerancia en razon la necesidad de una convivencia social, y fue de los primeros
en utilizar el término “derecho humano” en una aparente alusion a la idea de derecho natural (Hunt, 2009), entonces mas utilizada
gracias a la obra de Burlamaqui que “fue profusamente utilizada como una especie de libro de texto de derecho natural (natural law)
y derechos naturales (natural rights) en la segunda mitad del siglo” (Hunt, 2009, p. 120).
Por su parte, Rousseau planteaba una relacion individual entre la persona y dios, sujetando dicha relacion a la guia de la conciencia
individual y excluyendo cualquier intervencion del estado o de las instituciones religiosas, y de este modo, introdujo el término
“derechos del hombre” al incluirla en su famosa obra Del contrato social en 1762, pero sin darle un contenido especifico, situandola
junto a los derechos de la humanidad, los derechos del ciudadano y los derechos de soberania, pero con éxito en todo caso, pues se
convirtio en una expresion comun a partir de ese momento (Hunt, 2009).
De este modo, Rousseau es partidario de las creencias religiosas de la persona, pero no de las instituciones religiosas:
no digo ni pienso que no haya en el mundo ninguna religion buena. Lo que digo, y por desgracia es asi, es que no hay
ninguna entre las que son o han sido dominantes que no le haya causado a la humanidad crueles llagas (Celador, 2010, p. 87)
Consecuencia de ello, entonces, es que Rousseau abogase por la libertad de religion, y por supuesto, por la separacion entre estado

e iglesia, “;pues por qué un hombre puede inspeccionar la creencia de otro? ;Y por qué el Estado puede inspeccionar la de los
ciudadanos?” (Celador, 2010, p. 65).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 17



La enorme fama que gozaron tanto Voltaire como Rousseau, asi como la difusion de sus escritos tuvo una enorme influencia en su
época, por lo que sirvieron para establecer en Francia la necesidad de cambiar el estado de cosas existente por una sociedad mas
tolerante.

2.7.2.3. El ateismo.

A estas voces, hemos de agregar, la expresion de los no creyentes, agnosticos o simplemente aquellos que no tenian interés alguno
en la religion, pues ya en el siglo XVII hubo las primeras manifestaciones de ateos en Francia, por parte de intelectuales que se
declararon como tales, sefialandose a Diderot como el primero de ellos, aunque otros se decantan por Jean Meslier, quien ademas
cuenta con la caracteristica de haber sido un sacerdote catélico, pero cuya obra postuma Memoria de los pensamientos y opiniones
de Jean Meslier, seria difundida parcialmente por Voltaire, y tuvo gran influencia en el ateismo (Fernandez, 2012).

Del mismo modo, ha de sefalarse que a pesar de que nos encontramos con declaraciones publicas de ateismo, ello se hizo en un
ambiente bastante contrario a tales ideas, lo que, por supuesto no sorprende, y que las calificaba como inmorales e ilegales hasta muy
entrado el siglo XIX, donde la situacion no mejord pues se cambiaron tales descalificaciones por las de marxista y revolucionario
(Fernandez, 2012).

Este desprecio a los ateos venia de considerarlos como contrarios a lo que se consideraban los fundamentos basicos de la sociedad,
entre los que se encontraba la religion, y por lo mismo, se estimaban peligrosos pues se interpretaba que, siendo contrarios a esta
ultima, también lo eran de los principios morales pregonados por esta, y que por ello, querian imponer una sociedad sin valores
morales.

En este sentido, aunque claramente minoritarios, la destacada actuacion publica de estos intelectuales tuvo gran influencia en su
época y agregaba mas elementos hacia la tolerancia en materia religiosa, pues prescindian de la lucha dogmatica en materia religiosa
y abogaban por una secularizacion que en aquel momento parecia lejana, pero que tendria profundos efectos con el advenimiento de
la revolucion francesa.

2.7.3. Inglaterra

El caso inglés, aunque con resultados contrarios al francés, tuvo una evolucion mucho mas accidentada, pues aunque la ruptura
inicial, como es sabido, la impuso Enrique VIII, en la busqueda de la anulacion de su matrimonio con Catalina de Aragon, en lo
dogmatico no supuso cambio alguno, cosa que si ocurrira en el breve reinado de su sucesor Eduardo VI, pues debido a que este era un
nifio cuando fue coronado, los que hicieron de Regentes, el duque de Somerset primero, y luego el duque de Northumberland, fueron
lo que introdujeron reformas significativas: se permitio el matrimonio de los sacerdotes, se quitaron las imagenes de las iglesias, y
sobre todo, se introdujo el Libro de oracion comun (“Book of common prayer”) por el que la liturgia pasé a ser en inglés y se permitid
el regreso de exiliados que trajeron ideas calvinistas (Gonzalez, 2003).

El libro de oracion se aprobo bajo el Acta de Uniformidad de 1549, reformada en 1552, confirmando en este caso la aplicacion del
principio cujus regio, ejus religio (Peces-Barba & Prieto, 2003). Luego, con la coronacion de Maria Tudor, hermana y heredera de
Eduardo VI, siendo esta catolica, hizo que se anularan las leyes religiosas de su hermano y de su padre, y el 3 de enero de 1555 el
Parlamento derog¢ las leyes que suprimian la autonomia de la Iglesia y la separaban de la Santa Sede, pero manteniendo los bienes
confiscados en manos de quienes las tenian, seguida de una represion muy fuerte, entre cuyas victimas estuvo el propio arzobispo
de Canterbury, autor del Libro de oracion comun, y quien, luego de algunos titubeos muri6 en la hoguera confirmando sus ideas
reformistas (Gonzalez, 2003).

Pese a ello, el reinado de Maria fue muy corto (1553-1558), y a su vez fue sucedida por Isabel I (1558-1603), quien ademas de
ser protestante por conviccidn, tenia razones politicas para oponerse a Roma: si se reconocia la autoridad de esta tiltima, se debia
considerar como invalido el matrimonio de Enrique VIII con la madre de Isabel, Ana Bolena, y por tanto se podia cuestionar su
legitimidad como sucesora de su hermanastra Maria, y por ello, se sumaban razones para el apoyo de Isabel a la causa protestante
(Gonzalez, 2003).

Esto generd, un nuevo cambio de mareas, Isabel asumi6 la conduccion de la Iglesia anglicana, y se paso a la persecucion de los
catolicos y al restablecimiento del Libro de oracion de comun, y en 1563 se dictd una ley por la que cualquier defensa de la Santa
Sede se convertia en delito de alta traicion, todo lo cual, junto con un largo reinado de 44 afios, permitio la consolidacion de la Iglesia
anglicana en Inglaterra de forma definitiva (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Luego, con la muerte de Isabel, Jacobo I, junto a su sucesor Carlos I, continuaron la represion y la politica de uniformidad religiosa,

aunque en el ultimo caso se agudizo la represion no solo contra los catolicos sino también contra los puritanos (Peces-Barba, 2003).
El tumultuoso reinado de Carlos I, como es sabido, termind con su derrota militar, y posteriormente su decapitacion por parte de

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 18



Cromwell, un puritano, quien durante su dictadura, establecié una politica de tolerancia respecto de las religiones minoritarias
protestantes (The Agreement of the People de 1647), pero de represion contra la catolica, y luego de este periodo, vino la Restauracion
de los Estuardo, y finalmente el advenimiento de Guillermo de Orange con la Toleration Act de 1689 (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Con la ultima de las leyes mencionadas se cierra este turbulento lapso de conflictos, y como consecuencia del mismo, se permitid
el culto de las iglesias que disentian de la iglesia de Inglaterra, como los bautistas, presbiterianos y otros, mientras realizaran el
juramento de fidelidad al monarca y rechazaran la transubstanciacion, pero no a los catdlicos (British History Online, 2025).

De todos estos cambios, llama la atencion que la consolidacion de la Iglesia protestante de forma definitiva vino por un acto de un
rey catolico, en este caso, Jacobo II, quien promulgé la Declaracion de Indulgencia el 4 de abril de 1687, que suspendia todas las
leyes penales en materia religiosa (Test Act), permitia el culto de otras religiones ademas de la anglicana y derogaba la obligacion de
juramento de fidelidad religiosa para cargos civiles o militares (Boyer, 1964). En la practica esto se traducia en la restauracion de los
derechos de los catolicos, pero luego de tantos conflictos, en realidad fue interpretado como el inicio de una politica de imposicion
del catolicismo '"® 0 en el mejor de los casos, de restauracion de los derechos civiles y politicos de los catolicos (Sowerby, 2009), algo
inadmisible para el partido anglicano, lo que conllevé al derrocamiento del Rey, quien fue sucedido por su hija protestante Maria,
quien gobernd junto a Guillermo de Orange, finalizando asi esta etapa de los conflictos religiosos en el ambito politico inglés, y
manteniendo las restricciones tanto para el culto catolico como la limitacion de los derechos politicos de quienes profesaran dicha fe.

De este modo, podemos observar como, al igual que en el caso francés, durante este periodo triunf6 la intolerancia y la persecucion
por razones de conciencia.

En este ambiente tan convulso, resulta entonces comprensible que surgieran algunas discursos a favor de la tolerancia, y en ese
sentido, en primer término ha de citarse a Tomas Moro, cuyos escritos al respecto son previos a la reforma, pues las publico un afio
antes de la publicacion de las 95 tesis de Lutero, es decir, apenas antes de iniciarse dicho movimiento, en su novela Utopia (1516),
en la que con un pensamiento muy adelantado a su época, describia una sociedad que consideraba que “usar la violencia o amenazas
para hacer aceptar, como verdadero por todos, lo que uno cree ser la verdad, le parecia un procedimiento tiranico y absurdo” (Peces-
Barba & Prieto, 2003, p. 321). Lamentablemente, por ser coherente con sus ideas y no renunciar a sus creencias, murié dos décadas
después, victima, precisamente de ese accionar tiranico al que aludiera en su famosa obra.

Hubo que esperar al siglo XVII para que se levantase una voz en defensa de las iglesias que surgieron luego de establecida la Iglesia
anglicana, y que, por lo mismo, sufrieron la intolerancia de esta. Asi entonces, tenemos a Thomar Helwys, fundador de los “general
Baptists” en su obra El misterio de la Iniquidad (1612) escribié que “El Rey es mortal y no un Dios, por consiguiente, no tiene poder
sobre las almas inmortales de sus subditos para darles leyes y ordenanzas y establecer sobre ellos unos lores espirituales” (Peces-
Barba & Prieto, 2003, p. 328).

Este enfoque implica que los reyes no tienen potestad para establecer normas que obliguen las conciencias de sus stubditos y que el
monarca sé6lo puede regular lo relativo al poder temporal, mientras que lo religioso le ha de ser ajeno. Al poder del rey se opone un
derecho que le antecede y que se denominara derecho natural (Peces-Barba & Prieto, 2003), concepto que abre el camino a lo que
luego se conocera como derechos humanos.
Tan coherente es Helwys a sus ideas que es de los pocos protestantes que incluye en sus argumentos de defensa de la tolerancia a
los catdlicos, pues de lo que trata es defender todas las conciencias, estén o no a su favor, con lo cual esta concepcion universal de
tolerancia también apunta a otra de las caracteristicas propias de los derechos humanos:
Rogamos a nuestro sefior el rey que nos libere de la sospecha de haber intentado provocar sevicias contra los catélicos, en
razon a sus creencias, si son unos auténticos y fieles subditos del rey. Como declaramos libremente, nuestro sefior el rey no

tiene mas poder sobre sus conciencias que sobre las nuestras. No tiene absolutamente ninguno (Peces-Barba & Prieto, 2003,

pp. 330-331)

'8“Aunque los inconformistas ingleses en general agradecian al rey sus esfuerzos por ellos, los presbiterianos escoceses se inclinaban naturalmente a desconfiar de

la clemencia de un principe catdlico. La credulidad de estas personas era desmesurada. Richard Baxter, por ejemplo, estaba sinceramente convencido de que los
catdlicos no reconocian ninguna autoridad, ni divina ni humana, excepto la del Papa de Roma; que los jesuitas eran hombres capaces de cometer cualquier delito con
especial habilidad y entusiasmo, por el bien de la Iglesia. Baxter creia que estos jesuitas habian incendiado la ciudad de Londres en 1666 y creia en todas las fantasti-
cas invenciones de Titus Oates” (Boyer, 1964, p. 350).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 19



Luego, John Hales en su libro Como comportarse con los cristianos equivocados, un autor sin duda con mucho talento para los
titulos, sefala que:

Puesto que es imposible, cuando la Escritura es ambigua, que todas las opiniones se pongan de acuerdo, hay que buscar un
medio no para establecer en todos los espiritus la unidad de fe, sino mas bien para obtener que la multiplicidad de opiniones
no turbe la paz de la Iglesia (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 331)

De este modo, a la postura de Moro y Helwys sobre la imposibilidad del poder temporal para regular al espiritual, se agrega la
necesidad de buscar la paz de la iglesia admitiendo la diversidad. Esto ultimo, como puede apreciarse, es una evolucion de la
aspiracion inicial de biisqueda de la unidad de la iglesia, pero con sentido, un poco mas complejo, de hacerlo a partir de la diversidad
de opiniones.

Mas concreto sobre los limites del poder temporal seria John Goodwin quien en su obra Bacaviozrai afirma “Dios no ha dado nunca
comision o autoridad a los pueblos para confiar a sus gobiernos una potestad diferente a la que El les dio por medio de la ley natural”
(Peces-Barba & Prieto, 2003, pp. 332-333).

Llama la atencion que en este caso, aunque se trata de dos instituciones que se entendian originadas por la divinidad, a saber, la
monarquia y el derecho natural, se antepone el segundo sobre el primero, dandosele preeminencia, utilizandolo de este modo como
limite del poder temporal. Esto tenia sentido en la época en la medida en que era logico sefalar que dios le dio potestad al rey en
material temporal, pero que lo que tenia que ver con la religion sobre era tema del mismo dios con cada persona, y que por tanto no
podia el gobernante entrometerse.

Finalmente, ha de citarse a Leonard Busher quien también de forma explicita hara alusion a la libertad de conciencia en el titulo de su
obra Paz religiosa: o una plegaria por la libertad de conciencia (1614), en la que afirma que “la persecucion por motivos religiosos
es una bestia cruel y monstruosa que destruye a la vez a principes y los pueblos” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 333).

El hecho de que Helwys, Goodwin y Busher pertenecieran a iglesias minoritarias pone en evidencia como de tal condicion se genera
un movimiento a favor de la tolerancia, que como vimos, lamentablemente tuvo poca o ninguna acogida por parte de la iglesia oficial
en Inglaterra, pero que, a pesar de ello, ya denotaba elementos que luego serian recogidos tanto para el reconocimiento de la libertad
de conciencia como para la generalidad de los derechos humanos.

Con lo mencionado, se puede apreciar como la tolerancia hasta ese momento estaba vinculada a argumentos religiosos, pero a
partir de Christian Thomasius (1655-1728), este discurso se seculariza y asi en su obra Problema Juridicum: An haeresis sit crimen
(1697), y aunque todavia utiliza argumentos religiosos vinculandolos a la moralidad privada del individuo, incorpora dos argumentos
modernos: el derecho ha de ocuparse de los actos voluntarios y externos (ha de aclararse que la herejia no era considerado un acto
voluntario por cuanto se consideraba un error y un error no puede ser voluntario), y por ser un acto del pensamiento ha de aplicarsele
el principio cogitationis poenam nemo patitur, es decir, que nadie puede sufrir una sancién penal por sus pensamientos, o mas
claramente, que el pensamiento no delinque. A esto se agrega otro argumento: la razon de ser de las penas deberia ser el buscar la
reforma del reo y la paz social, y el ejercicio de la coaccion para estos fines no tiene sentido dado que no estamos en presencia de un
delito (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Aparecen entonces dos elementos que acompaiiaran, no sélo el discurso de la tolerancia sino también el de los derechos humanos, en
la medida en que a la lucha por la libertad de conciencia se agregara adicionalmente, como ya se ha mencionado, un movimiento a
favor de una reforma del derecho penal en el antiguo régimen que acompafiara la lucha en lo sucesivo.

De la contribucion decisiva de Thomasius, pasamos finalmente a John Locke (1632-1702), quien, si bien tuvo una opinion variable
sobre la tolerancia, y en eso fue decisivo el que viviera una época de muchisima animosidad y turbulencia en materia religiosa como
ya hemos descrito, pero para la historia, y de gran influencia fue su Carta sobre la tolerancia (1689), escrito en su madurez y que
mucho aporté a difundir una argumentacion coherente y secularizada sobre este concepto.

Era inevitable que, en su tiempo, iniciase su discurso con un argumento religioso, esto es, que seria anticristiano la persecucion por
razones de fe, pero luego entra en otro ambito cuando pasa a indicar que debe hacerse una distincion entre “lo que mira al gobierno
civil, de los que pertenece a la religion, y sefialar los justos limites que separan los derechos de uno y otro” (Peces-Barba & Prieto,
2003, p. 357).

De este modo, sefala, al igual que hiciera en su Segundo Tratado sobre el gobierno civil: el estado no es mas que una asociacion
voluntaria por medio de la cual los hombres a través de un contrato pretenden garantizar los derechos naturales, y mas concretamente,

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 20



la vida, la libertad y la propiedad. Asi, siendo el estado un medio para garantizar los derechos mencionados, que serian los “intereses
civiles” del mismo, por lo que no es competencia del estado la salvacion de las almas, pues lo religioso, al estar vinculado al
pensamiento, no supone acciones externas que puedan dafar a las personas, y porque ademas, las sanciones penales no pueden
cambiar el pensamiento pues “las leyes no tienen vigor alguno sin las penas, y las penas son totalmente inutiles, por no decir injustas,
en esta ocasion, supuesto que ellas no pueden convencer el entendimiento” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 358).

Todo ello lleva a la conclusion de que el estado es manifiestamente incompetente en materia religiosa, y asi, segun Locke, “el
magistrado no tiene derecho ninguno de establecer especie ninguna de ceremonia religiosas en su iglesia, y todavia menos en las
reuniones de los otros” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 359).

Entre estos dos argumentos, Locke da mas peso al hecho de que la libertad de pensamiento no supone dafio alguno para el publico y por
tanto no puede ser objeto de sancion que al de la incompetencia del estado en materia religiosa, y ello se debe, a que en este ultimo aspecto,
reconoce que puede haber razones para intervenir por parte del estado, poniendo como ejemplo el sacrificio de nifios, o porque en un mismo
asunto intervengan asuntos politicos junto con los religiosos y en tal supuesto deben prevalecer los primeros. En ese sentido, llama la atencion
que Locke sea irreductible sobre no ser tolerante respecto de dos sujetos que podrian considerarse contradictorios: los catdlicos y los ateos,
pero ello obedecia a una légica propia de su tiempo, los primeros por razones politicas, no religiosas, pues se entendia que estaban sujetos a
un monarca extranjero, es decir, al papa y por tanto capaz de subvertir el orden interno del reino, y los segundos porque al no tener fe religiosa
alguna, no se sentian atados a “las promesas, contratos, juramentos, y la buena fe, que son los principales vinculos de la sociedad civil” (Peces-
Barba & Prieto, 2003, p. 361).

De igual forma entonces, dado que el estado es una asociacion para defender los derechos naturales, la iglesia por su parte lo es para el
culto divino y la salvacion del alma, por lo que su demarcacion respecto del primero es clara y bien definida. En ese contexto, Locke
toma el cuidado se sefialar que si bien la iglesia tiene reglas y debe tomar medidas en caso de incumplimiento, no puede al hacerlo
utilizar la violencia, que queda circunscrita exclusivamente al estado que es el que tiene el monopolio de la misma, y al efecto para
corregir las faltas de los creyentes, la iglesia s6lo puede recurrir a “exhortaciones, avisos y consejos” (Peces-Barba & Prieto, 2003,
p- 362), lo que no implica, y esto hay que destacarlo, que haya preferencias en un estado de una religion sobre otra, pues para Locke,
la tolerancia es la no persecucion penal o la pérdida de derechos civiles por profesar un religion.

Estos limites a la tolerancia en Locke también los apreciamos cuando considera lo relativo a un posible conflicto entre lo que ordene
una norma y la conciencia de una persona, y en ese sentido, considera que esta ha de obedecer “porque el juicio que cada uno hace
de una ley politica...no dispensa de la obligacion en que se esta de obedecerla” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 363).

Concluye la argumentacion de la tolerancia en Locke con el sefialamiento de dos supuestos en los que podria aceptarse la resistencia
de los individuos: el primero, si el magistrado, excediendo sus competencias, pretende imponer una religion a los subditos, y el
segundo, que bajo un pretexto religioso, se atente contra los derechos naturales que son los fines del estado, es decir, la vida, la
libertad o la propiedad. En tales casos, al romperse las bases de la asociacion que es el estado, cesa por tanto la obligacion de
obedecerle (Peces-Barba & Prieto, 2003).

Asi entonces, aunque Locke no llega a considerar la libertad de religion como un derecho natural, si vincula el mismo al respeto de
los tres que considera esenciales como justificacion del estado, y a partir de alli incluso, sirva para justificar la resistencia cuando este
los afectos por razones de conciencia. De ahi que si bien Locke, al continuar la linea de exclusion de catodlicos y ateos, no llega a una
idea de tolerancia completa, si establece las bases para su ampliacion e incluye argumentos que separan el discurso de la tolerancia
del ambito religioso y lo ubican en un contexto secular, separando los fines del estado de los de la iglesia.

2.7.4. Las colonias americanas

La libertad de conciencia es un elemento constitutivo de las colonias americanas, pero no necesariamente algo que ocurrié de forma
unanime ni uniforme. Asi, con la autorizacion en 1578 a Sir Humphrey Gilbert para colonizar tierras en Norteamérica, se inicid
formalmente este proceso, aunque ya hubo intentos previos durante el reinado de Enrique VIIL, y de esta forma, en 1585 Sir Walter
Raleigh llego a lo que es hoy Carolina del Norte y sigui6 un flujo de migraciones constante y que no se asentaron bajo un esquema
unico, pues algunos lo harian por cartas constitutivas de compaiiias (Virginia), otras como corporaciones que luego pasaria a ser
colonias sin participacion de compaiiias, y finalmente otras por cesion real a individuos (De Asis y Ansuategui, 2003).

Esta diversidad en la conformacién de las colonias, obedece a que en un primer momento Gran Bretafia tuvo una actitud pasiva
respecto de ellas, lo que permitio a las incipientes colonias cierta autonomia, pero luego de la restauracion en 1660 se enfoca la
Corona en la regulacion de las mismas y se aprueban leyes contra las que tuvieron una actitud rebelde y se establecio una politica
mercantil con la metrépoli, hasta que con el triunfo en 1689 de la Revolucion Gloriosa se reorganizan definitivamente las relaciones
entre la capital y las poblaciones americanas (De Asis y Ansuategui, 2003).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 21



Lo expuesto condujo a que las colonias mas numerosas en el siglo X VIII fueran las congregacionalistas (fundamentalmente puritanos)
en Nueva Inglaterra y los anglicanos en las colonias del sur, pues los demas grupos religiosos, como los cuaqueros, baptistas, catolicos
y los presbiterianos eran minorias. De este modo, los congregacionalistas eran la religion oficial en Massachusetts, Connecticut y
Nueva Hampshire, castigandose la disidencia con el exilio y penas de prision. Por otro lado, la Iglesia anglicana era la oficial, como
se sefialo en las colonias del sur, con gran intolerancia, destacandose en esta materia Virginia estableciendo incluso la pena de muerte
para los disidentes, lo que nos lleva a que en este periodo sean Rhode Island y Pennsylvania los oasis de la libertad religiosa, pues
en el primer caso se admitian incluso a los no creyentes, mientras que en el segundo, la tolerancia era para cualquier denominacion
cristiana, pero no para los ateos, a quienes se les desconocian sus derechos civiles y el acceso a los cargos publicos (Celador, 2010).

Este panorama se amplio con las colonias que se fundaron en el siglo XVIII, a saber, Carolina del Sur, Carolina del Norte, Georgia
y Nueva Jersey, en las que se establecio una politica de tolerancia religiosa, lo que era un imperativo en la medida en que la mayoria
de los migrantes que recibieron no eran anglicanos, y ademas, habia una carencia importante de sacerdotes de esa religion. Por ello,
la regla en las Carolinas, por ejemplo, era que cualquier grupo de siete personas o mas podia practicar libremente su fe, aunque los
que se declarasen ateos estaban sujetos a expulsion. En el caso de Georgia se tolerd a los judios y a otras iglesias protestantes, pero
se expulso a los catolicos, mientras que en Nueva Jersey y en Nueva York la tolerancia fue de las mas amplias porque la mayoria de
su poblacion era de protestantes no anglicanos, asi como de cuaqueros y judios, siendo incluso estos Gltimos grupos mas numerosos
que los anglicanos (Celador, 2010).

Lo dicho hizo que cuando la Corona inglesa asumi6é un mayor control de las colonias, estas tuvieran que aceptar la Iglesia de
Inglaterra como la oficial, generalmente coexistiendo con las demas denominaciones, aunque en la practica, dependiendo del sitio, lo
que habia era libertad de pensamiento, pero no de accion, por lo que no siempre el culto ptiblico era posible, pero siempre excluyendo
cualquier tolerancia para los que no profesaran religion alguna o se declarasen ateos (Celador, 2010).

Y todo ese movimiento fue posible, gracias, entre otros, a la accion de los disidentes de la religion anglicana, entre los que destaca,
sobremanera, Roger Williams (1603-1683), un pastor inglés del que Jellinek diria:

Su primer apostol no es Lafayette, sino aquel Roger Williams que, llevado de su entusiasmo religioso, emigraba hacia
las soledades, para fundar un imperio sobre la base de libertad de las creencias, y cuyo nombre los americanos ain hoy
recuerdan con veneracion (Jellinek, 2003, p. 125).

Tal afirmacion se debe a que en su obra El sangriento dogma de la persecucion por causa de conciencia (The Bloudy Tenent
of Persecution for Cause of Conscience) publicada en 1644, sirve de antecedente a Locke, pues luego de enumerar una serie de
argumentos religiosos a favor de la tolerancia, sefiala con claridad, que ademas de tales, debe entenderse que el papel del estado y de
la Iglesia son diferentes, y por tanto, ha de haber una clara separacion entre ellos y entre las competencias que deben ejercer.

De este modo, afirma que “los medios apropiados con los que el poder civil deberia conseguir su fin son unicamente politicos” y
que, por otro lado “los medios con los cuales la Iglesia deberia conseguir sus fines son solamente eclesiasticos” y en consecuencia
“los Magistrados, en cuanto tales, no tienen poder alguno para establecer las formas de gobierno de la Iglesia, elegir funcionarios
eclesiasticos o castigar con censuras de la Iglesia” y al mismo tiempo “las Iglesias en cuanto Iglesias no tienen poder alguno (aunque
como parte de la nacion pueden tener poder) de establecer o alterar formas del gobierno civil” (Peces-Barba & Prieto, 2003, p. 340).

Tales argumentos se derivaban precisamente del hecho de ser Williams un disidente, primero de la Iglesia anglicana y luego del
puritanismo del que tuvo que huir para salvar la vida, pues esta iglesia en Massachussets no hacia separacion entre ella y el estado,
a lo que este se opuso (Straus, 1894).

En tal panorama, la guerra de independencia sirvié para que la tolerancia religiosa se convirtiese en mecanismo de unidad de las
colonias frente al imperio inglés, generando un consenso que hizo que las iglesias de las colonias dejaran de lado sus diferencias
frente a un enemigo comun, la metropoli inglesa y a esta idea, se agregase también la iglesia de esta, es decir, la Iglesia oficial
anglicana, no en tanto iglesia, sino mas por ser un instrumento de dominacion del enemigo, es decir, por razones politicas.

Este fenomeno, puede apreciarse en el comportamiento de las colonias a medidas que se desarroll6 el conflicto, pues en primer término
tenemos a Rhode Island, Nueva Jersey, Pennsylvania y Delaware con su estado de libertad religiosa declarado, y luego se pas6 a un
derrocamiento de las iglesias oficiales en Nueva York, Maryland Carolina del Norte, Carolina del Sur y Georgia, y finalmente, ya en
plena guerra, se incorporaron Virginia, Massachussets, Connecticut y Nueva Hampshire, esto es las mas recalcitrantes, como hemos
descrito, e incluyeron entre sus exigencias, la libertad religiosa al gobierno inglés, lo que demuestra, como pese a sus diferencias la
tolerancia religiosa fue un elemento aglutinante en el esfuerzo independentista (Celador, 2010).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 22



A esto sigui6 la incorporacion de la libertad de religion en las diversas Declaraciones de derechos que hicieron los Estados miembros
de la federacion, reconociendo el mismo como derecho natural, lo que llevo a que las antiguas colonias, ahora Estados, protegieran la
libertad de religion, sea en sus constituciones o en las declaraciones de derechos, pero de forma dispar, pues si bien la mayoria impuso
limites al poder del estado sobre este tema, muy pocos prohibieron la financiacion del estado a una determinada o determinadas
religiones. En este sentido, el primer estado en proteger la libertad de religion fue Carolina del Norte en su Constitucion de 1776, a
la que sigui6 Nueva Jersey y Delaware en ese mismo ailo.

Sin embargo, se destaca, en ese sentido, la Declaracion de Derechos de Virginia, del 12 de junio de 1776, porque sus redactores,
Jefferson y Madison, luego tendrian gran influencia en el modelo constitucional del pais en este punto, pues fundamentaron la libertad
religiosa en la libertad de conciencia del individuo abogando por la libertad de culto bajo el principio de igualdad, senalandose en
su articulo 16 que la adoracion a dios “solo puede ser dirigida por la razon y la conviccion, no por la fuerza o la violencia” (Celador,
2010, p. 58), lo que dejaba abierta la oportunidad para el posterior debate constitucional.

Finalmente, no puede dejarse de mencionar que en la época pensadores ilustrados como D’Holbach y Mirabeau, aludian a los
derechos del hombre como algo obvio que no necesitaba mayor explicacion, precisamente por considerarlos evidentes, y que por lo
mismo no se habia hecho una relacion de estos hasta la publicacion la Declaracion de Derechos de Virginia, lo que ya es un mérito
en si mismo (Hunt, 2009).

Para nosotros esto no es una casualidad, pues precisamente ello fue posible en aquel sitio donde la aplicacion practica de los derechos,
aun con las limitaciones mencionadas, permitié hacer una elaboracion de una lista de derechos, y esto tiene sentido, pues cuando en
la realidad se aprecian los derechos, resulta obvia su interdependencia e interrelacion, y en consecuencia, la determinacion de estos.

2.8. Francia: la Declaracion de los Derechos del Hombre y del Ciudadano. Un inicio incompleto

La apertura de los Estados Generales convocados por Luis X VI se realizo el 5 de mayo de 1789, y como es sabido, a partir de alli se
efectuaron rapidamente cambios que llevaron al tercer estado a constituirse en Asamblea Nacional (17 de junio), a abolir los derechos
feudales (4 de agosto). Luego, del 20 al 26 de agosto, fue aprobada la Declaracion de Derechos del Hombre y del Ciudadano, que
luego fue publicada en 1791 antecediendo la constitucion.

La Declaracion gira en torno a la proclamacion del derecho a la libertad y la igualdad pues “todos los hombres nacen y permanecen
libres e iguales en sus derechos” (art. 1) ya que “La finalidad de toda asociacion politica es la conservacion de los derechos naturales
e imprescriptibles del hombre. Esos derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad y la resistencia a la opresion” (Conseil
constitutionnel, s.f.-a, articulos 1y 2).

En este contexto, Hunt sefiala que los redactores de la Declaracion se encontraron con que de estas afirmaciones habia derivaciones
que sino eran universales no tenian sentido, y por eso, cuando se hizo una exclusion hubo de hacerse una elaboracion para justificarla,
y asi Sieyes tuvo que aludir a la categoria de ciudadanos pasivos para excluir a las mujeres, pues “Las mujeres, al menos en el estado
presente, los nifios, los extranjeros, las personas que no aportan nada al mantenimiento del sistema publico” (Hunt, 2009, p. 67).

Como muestra de lo que hubo de superarse para aprobar la Declaracion, debe considerar que dada la falta de acuerdo, la Asamblea
Nacional decidi6 considerar un documento negociado en un subcomité integrado por cuarenta miembros, luego en medio de una gran
incertidumbre, se dedicaron 6 dias a discutirlo, llegandose a un acuerdo sobre 17 articulos enmendados de los 24 propuestos, siendo poco
conocido que agotados por los debates, el 27 de agosto los miembros de la Asamblea votaron a favor de aplazar los no aprobados para
discutirlos cuando se redactara una nueva constitucion'® (Hunt, 2009).

Debe destacarse, que 6 semanas después de aprobarse la Declaracion se abolio por completo la aplicacion de la tortura judicial, lo que
pone en evidencia, una vez mas, la estrecha relacion entre la reforma penal y la lucha por los derechos del individuo (Hunt, 2009).

Por otro lado, en cuanto a la libertad religiosa, la declaracion deja de ser tan enfatica, y ello se evidencia en los debates que llevaron
a la aprobacion del articulo 10 de la Declaracion, donde se manifestaron dos posturas encontradas: por un lado, el sector anticlerical
liderado por Mirabeu, Castellane y Laborde, que abogaba claramente por la libertad religiosa, y al efecto Mirabeau sefialaba que:

19“La Asamblea Nacional decreta que limitara la Declaracién de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, por el momento, a los diecisiete articulos que ha
adoptado, y que procedera sin demora a establecer la Constitucion de Francia para garantizar la prosperidad publica, sin perjuicio de afiadir, tras la redaccion de la
Constitucion, los articulos que considere necesarios para completar la Declaracion de Derechos” (Putfin, 1978, p. 183).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 23



no vengo a predicar la tolerancia; la libertad mas ilimitada en materia de religion es, a mis ojos, un derecho tan sagrado, que
la palabra tolerancia, que quisiera expresarla, me pareceria de algiin modo tiranica, pues la existencia autoridad, que tiene el
poder de tolerar, atenta a la libertad de pensamiento, por lo mismo que tolera pero podria no tolerar (Celador, 2010, p. 94)

Y, como era de esperar, en contra estaban los representantes de la Iglesia catolica, liderados por el obispo de Clermont, partidario de
que la religion fuese una “garantia de la moral que los ciudadanos debian respetar”, lo que llama la atencion pues no se defiende a la
Iglesia, en tanto institucion, luego de tantos afios de represion sino a la religion en tanto contenido moral, lo que pone de manifiesto lo
poco de que podia hacerse por una entidad que pretendio imponerse por la fuerza. A ello se agregaba el reclamo de que se garantizase
el culto publico y de alguna manera hubiese una religion oficial, es decir, mantener el status quo previo a la Revolucion en sus
elementos esenciales, esto es, de privilegio de la religion catdlica (Celador, 2010).

Sin embargo, debido a la dificil conciliacion entre estas posturas, traducidas en arduos debates, se llegd a una redaccion negociada:
“Nadie debe ser molestado por razén de sus opiniones, ni aun por sus ideas religiosas, siempre que al manifestarlas no se causen
trastornos del orden publico establecido por la ley” (Celador, 2010, p. 95), lo que no dejo felices a ninguna de las partes®, pues
se decant6 por la tolerancia religiosa mas que por la libertad religiosa, dejando de lado lo relativo al culto publico y remitiendo la
regulacion de este derecho al legislador.

Lo consagrado en el articulo 10 fue complementado en el 11 donde se reconoce “la libre comunicacion de los pensamientos y de las
opiniones” y que por tanto todo ciudadano puede “hablar, escribir o imprimir libremente, salvo la responsabilidad que el abuso de
esa libertad produzca en los casos determinados por la ley”, por lo que el tono general de la Declaracion es reconocer la libertad de
conciencia en general, incluyendo las ideas religiosas y el derecho de expresar tales ideas bajo los limites del orden publico y la ley
(Celador, 2010, p. 95).

De este modo, aun cuando el partido anticlerical mostré su decepcion, podia senalar como éxito el que no se establecio a la fe catolica
como la religion oficial del estado y se reconocid la libertad de expresion en general, lo que, unido al principio de igualdad entre los
ciudadanos, debia tener como consecuencia que no hubiese diferencias entre estos por motivo de fe, e incluso, para los no creyentes.
Por ello, mediante decreto del 24 de diciembre de 1789 se reconocid expresamente el derecho de los protestantes de acceder a cargos
publicos, y luego la abolicion de las inhabilitaciones civiles para los judios, pero a cambio de un juramento por el que renunciaban
a los “privilegios y excepciones otorgados a su favor previamente, lo que hizo que muchos no lo acataran” (Celador, 2010, p. 95).

Hubo que esperar a la Constitucion de 1791 para que se reconociese la libertad de cultos y se equiparasen los derechos de todos los
ciudadanos, independientemente de su religion, bajo la formula “todos los ciudadanos pueden ser admitidos a los puestos y empleos,
sin otra distincion que la de las virtudes y los talentos”, mientras que en el primer supuesto, se hizo dentro del derecho de libertad de
expresion:

La libertad a todo hombre de hablar, escribir, suprimir y publicar sus pensamientos, sin que sus escritos puedan ser sometidos a
censura alguna ni inspeccién antes de su publicacion, y ejercer el culto religioso al que esta vinculado (Universidad de Barcelona,
s.f., articulo 3)

Luego, con la Constitucion republicana del 24 de junio 1793, que vino acompafiada por una nueva Declaracion de derechos, se
reconoce en esta ultima la libertad religiosa en los siguientes términos:

No se puede prohibir el derecho a expresar las propias ideas y opiniones, ya sea por la prensa o por cualquier otro medio, el derecho
de reunion pacifica ni la libertad de culto. La necesidad de enunciar estos derechos presupone la existencia o la memoria reciente del
despotismo (Conseil constitutionnel, s.f.-b, articulo 7).

Asi, se confirma el texto previo y se vincula mas claramente la libertad de culto a otros derechos como la libertad de expresion, de
prensay de reunidn. Luego, con el establecimiento del Régimen del Terror, que declaro la inaplicacion de la Constitucion hasta lograr
la paz, se paso6 a una fase de anticlericalismo, en donde, entre otras cosas se cambiaron los nombres de los meses y se estableci6 una
religion civica que buscaba una descristianizacion del pais, sin mucho éxito entre el pueblo (Celador, 2010).

2 Al efecto Mirabeau afirmé “no podemos disimular nuestro dolor por el hecho de que la Asamblea nacional, en lugar de ahogar el germen de la intolerancia, lo haya
mantenido en una Declaracién de derechos’, mientras Walch sefialé “veamos un solo punto en el que las Declaraciones americanas son superiores a la francesa. Esta
ultima acoge solamente la tolerancia religiosa, mientras que sus anteriores consagran la libertad de conciencia” (Celador, 2010, p. 96).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 24



Finalizado el Terror, la Constitucion Termidoriana de 1795, da un paso mas y separa el estado de la iglesia en su articulo 354: “Nadie
podra ser impedido de practicar, conforme a la ley, la religion de su eleccion. Nadie podra ser obligado a contribuir a los gastos de
una religion. La Republica no paga salarios a ninguna religion” (Celador, 2010, pp. 108-109), a lo que se habia anticipado unos meses
antes una ley por iniciativa de D"Anglas estableciendo esta idea que no ha de ser entendida como anticlerical sino como una medida
para que el estado no se mezclase en asuntos religiosos. Otro elemento a considerar, es que se separ6 en articulos diferentes la libertad
de religion (art. 354), de la libertad de expresion (art. 353), dandole a cada uno una entidad propia (Celador, 2010).

Finaliza este proceso dentro de la Revolucion francesa, con el advenimiento del consulado, y luego del Imperio, y con la aprobacion
de la Constitucion de 1799 donde no se hace mencion alguna de libertad de religion, pero se alcanza un acuerdo muy importante con
la Santa Sede con la que Napoleon normaliza relaciones mediante la firma de un Concordato en 1801, donde se nego la pretension
papal de imponer al catolicismo como religion oficial, pero se confirmo como mayoritaria, se sometio al clero bajo el control del
estado, y sobre todo, reconocio la libertad religiosa y de culto. A esto sigui6 la aprobacion de las leyes del 18 de abril de 1802 y del
17 de marzo de 1808, por las que se reconocieron los cultos protestantes y judios. Consecuencia de ello fue que el Estado sufragaba
los salarios de todos los ministros de los diferentes cultos, pero no por razones religiosas, sino para tener a las Iglesias, sobre todo
a la catdlica, como mecanismo de control social, y por ello los ministros debian prestar un juramento de fidelidad al emperador,
configurandose el clero, a estos efectos, como meros funcionarios civiles al servicio del estado (Celador, 2010).

2.9. El modelo britanico

A diferencia de Francia y Estados Unidos, la evolucion de la libertad de religion luego de la Revolucion Gloriosa, difiere de los casos
mencionados en que a partir de esta Gltima, existe una tolerancia religiosa marcada por la prohibicion de que determinadas religiones
se expresaran publicamente. Por ello, el reconocimiento de la libertad de religion paso por despenalizar conductas prohibidas y la
eliminacion gradual de las incapacidades civiles y politicas que pesaban sobre catolicos, disidentes protestantes y judios.

Como sefiala Celador, la discriminacion hacia estos grupos, estd mas basada en razones politicas que en religiosas, pues la misma
concedia a la mayoria anglicana un monopolio religioso y politico del que se beneficiaban (Celador, 2007) por lo que este proceso,
al no darse en un contexto revolucionario, a diferencia de Francia y Estados Unidos, estd marcado, primero por su lentitud, segundo,
por su disparidad respecto de los grupos beneficiados, y en tercer término, por las diferentes razones por las que reconocio la libertad
de religion para los diferentes grupos religiosos.

Todo se inicia con el primer gran problema para los grupos minoritarios, que no era otro que el Corporation Acty el Test Act, leyes del
parlamento que exigian que, para acceder a cualquier cargo publico, fuese municipal o estatal, habia que haber recibido el sacramento
del Lord’s Supper, esto es, la comunion de acuerdo con las enseflanzas de la Iglesia anglicana, y prestar un juramento de fidelidad y
reconocimiento a la supremacia de la dicha Iglesia (Celador, 2007).

Los disidentes plantearon este tema desde 1787 sin éxito, pero lo intentaron reiteradamente pues la exclusion era de tal magnitud que
impedia a estas minorias el ejercicio de actividades tan dispares como ser buhonero, aduanero u oficial del ejército, pero no fue hasta
1828 cuando el primer ministro Peel consiguié que la Iglesia anglicana cediera y permitiese que para el acceso a cargos publicos se
prestase un juramento “por la fe legitima de un cristiano” (Celador, 2007, p. 114)., lo que excluia a judios y a no creyentes, pero al
menos daba era una apertura para los cristianos disidentes de la Iglesia oficial.

Caso aparte es el de los catdlicos, pues la llamada emancipacion de los mismos no ocurri6 hasta 1829, pues la discriminacion contra
estos se basaba en el hecho de que obedecian a un monarca extranjero, esto es, al papa, y por tanto no eran subditos leales a la Corona
inglesa, por lo que respecto de ellos existia la sospecha de subversion contra las instituciones establecidas. Por tal motivo, hubo que
establecer que para que los catdlicos pudieran ejercer sus derechos civiles y politicos debian comprometerse a no “molestar o atentar
contra la religion o el gobierno protestante” (Celador, 2007, pp. 115-116) pero atn en tal situacion siguieron siendo excluidos de
acceder a los cargos publicos, lo que no se permitié hasta 1845, en una discusion laboriosa que no conté ni con el apoyo de la Camara
de los Lores ni del rey Jorge I'V.

Finamente, los judios, los cudqueros y los no creyentes, fueron los ultimos en eliminar estas trabas por ser grupos mas pequeiios y
con menor capacidad de incidencia politica. En el caso de los cuaqueros, el problema era similar a los catolicos, pues sus creencias
les impedian jurar fidelidad a la Corona, por lo que en 1833 el Parlamento permitio para ellos equiparar el juramento de fidelidad
a la Corona por una afirmacion solemne. En relacion con judios, respecto de los cuales se argumentaba en su contra que por su
riqueza comprarian los cargos publicos, y que por ser nomadas no tenian la lealtad de otros subditos a la Corona, creencias estas que
finalmente fueron superadas, al menos en lo normativo, cuando en 1839 se abolid el juramento cristiano, lo que beneficié también a
los no creyentes, y luego en 1845 cuando se permitio que judios accediesen a las corporaciones municipales, y finalmente en 1858
cuando se levanto la prohibicion de acceder al parlamento siempre que prestasen un juramento de fidelidad a la corona sin contenido
cristiano (Celador, 2007).

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 25



De este modo, puede apreciarse, que aunque la tolerancia religiosa fue practicada en Gran Bretafia desde la Revolucion Gloriosa en
tanto libertad de conciencia pero no desde la perspectiva de la libertad de culto, existian limitaciones importantes y prohibiciones que
impedian hablar de libertad religiosa en la medida en que quienes tenian creencias diferentes a las de la Iglesia oficial eran ciudadanos
de segunda con la imposibilidad de ejercicio de derechos civiles y politicos, y por tanto hubo que realizar el proceso descrito para
finalmente afirmar la existencia de la libertad de religion y de conciencia en suelo inglés.

2.10. La primera enmienda de la Constitucion de Estados Unidos

Durante la elaboracion de la Constitucion federal no hubo discusiones sobre la inclusion de un capitulo sobre derechos pues se dio
prioridad a elaborar lo que no existia, esto es, la estructura de un estado federal con autoridad y competencias propias, y que por
lo mismo no se considerase una amenaza a la autonomia de los estados. De este modo, una de las limitaciones al Gobierno federal
era la atribucion de competencias en determinadas materias, dentro de las que no se encontraban los derechos o libertades de los
ciudadanos, y por tal razon, no podia el Gobierno federal establecer una religion como oficial o legislar sobre esa materia.

Pese a ello, hubo que incluir los derechos en la Constitucion por varias razones: primero, porque varios Estados lo pusieron como
condicion para ratificarla (Rhode Island, Carolina del Norte, Nueva York, Massachussets y Nueva Hampshire), y en segundo término,
porque para el momento de la ratificacion del texto constitucional todavia habia seis Estados que no habian aprobado una Declaracion
de derechos, y en tercer término porque se entendié que una declaracion serviria de proteccion a los ciudadanos frente al gobierno
(Celador, 2010).

Lo anterior fue consecuencia de un intenso debate entre los federalistas y los republicanos. Los primeros afirmaban que una
declaracion de derechos era innecesaria pues, como se ha indicado, la Constitucion no daba lugar al Gobierno federal para legislar
sobre esa materia, y por ello, no podria cometer violacion alguna a las libertades ciudadanas, quedando entonces los estados como
los protectores de los derechos ciudadanos. A eso agregaban que el hacer una enumeracion de derechos implicaba necesariamente
la exclusion de los no expresamente incluidos, y finalmente, que la regulacion o contenido de los derechos en la Constitucion podia
generar conflictos entre los estados que los hubiesen configurado localmente de diferente manera.

Pero frente a ello, se impuso la posicion de los republicanos, entre los que se contaba George Mason y Thomas Jefferson con los
argumentos sefialados supra, y por tal motivo, puede decirse que las diez primeras enmiendas a la constitucion que ahora se conocen
como el Bill of rights fueron un logro de los republicanos (Celador, 2010).

Asi entonces, respecto de la libertad de religion, no es casual, por todo lo anteriormente expuesto, que la misma fuera parte esencial
de la primera enmienda propuesta por James Madison el 8 de junio de 1789, con el siguiente texto:

los derechos civiles de las personas no podran limitarse como consecuencia de sus creencias religiosas, no podra establecerse
una religion con caracter nacional, ni podra infringirse por ningun motivo el pleno ejercicio del derecho a la igualdad o de
libertad de conciencia (Celador, 2010, p. 66)

Como puede apreciarse, ya este simple enunciado representada un cambio en la heterogénea situacion de la libertad de religion en
los diferentes Estados, y de la discusion resultante Madison agrego a lo anterior, una segunda propuesta: “ningtin Estado podra violar
el derecho a la igualdad en el ejercicio de los derechos a la libertad de conciencia, libertad de prensa, de expresion o el derecho a
demandar ante la jurisdiccion criminal” (Celador, 2010, p. 66).

De este modo se inicid una discusion sobre si la inclusion del Bill of Rights debia establecer un régimen uniforme de derechos
tanto en el ambito estatal como en el federal, lo que obviamente era lo que pretendia Madison, afirmando que era necesario que la
proteccion de los derechos fuera algo uniforme y porque al establecerse este principio no podria un estado vulnerar los derechos bajo
la excusa de que podia establecer un régimen juridico propio a tal efecto. A esto se agregé el argumento de que, dado que la causa de
la independencia fue proteger la libertad frente a la metropoli, se entendia que la mejor manera de seguir defendiendo esa libertad era
mediante la constitucion de un Gobierno federal fuerte que permitiese proteger los derechos de cualquier abuso en el ambito estadal
(Celador, 2010).

A estos argumentos, un sector respondio con el temor de que dar potestades al Gobierno federal en materia religiosa podia generar el
riesgo de que este llegase a establecer una religion como oficial, como ya habia ocurrido con Inglaterra, mientras que otros estados,
eran renuentes a ceder competencias en este ambito, precisamente porque en ellos si se habian privilegiado determinadas religiones
o se establecieron restricciones para quienes comulgaran con determinados credos.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 26



Asi entonces, de este choque se generaron dos disposiciones constitucionales que establecieron principios de interpretacion y de competencia
jurisdiccional: la novena enmienda en que la se afirmé que “no por el hecho de que la Constitucion enumere ciertos derechos ha de entenderse
que niega 0 menosprecia otros que retiene el pueblo” y la décima, en la que se indico que “los poderes que la Constitucion no delega a los
Estados Unidos ni prohibe a los Estados, quedan reservados exclusivamente a los Estados respectivamente o al pueblo” (Congreso de los
Estados Unidos de América, 1791, novena y décima enmienda).

Esto implicaba que solo se limitaba el poder federal y no hubo cesion de los estados en materia de regulacion de derechos, pudiendo
por tanto estos, regular los derechos tanto en sus legislaciones locales como protegerlos a través de sus 6rganos jurisdiccionales. Esto
ademas traia como consecuencia, que cada estado regulase la libertad de religion, sea para proteger dicha libertad respecto de algunos
o para proteger la libertad religiosa en general, pero al mismo tiempo dar beneficios a algunos en detrimento de otros. Un ejemplo
concreto de esta distincion, la tenemos en el caso de Maryland que hasta 1961 exigia un juramento como creyente para poder acceder
al oficio de notario (Celador, 2010).

Pero volviendo al contenido de la primera enmienda, la discusion se centré en dos consideraciones: primero si debia hablarse de
libertad religiosa o de libertad de conciencia, y en segundo término, si el estado podia establecer una religion como oficial o fomentar
alguna de forma general. En ese contexto, el 15 de agosto de 1789 se propuso la siguiente redaccion: “ninguna religion podra ser
establecida por ley, ni el derecho a la libertad de conciencia ser infringido” (Celador, 2010, pp. 70-71), que fue rechazado de forma
unanime porque podria dar lugar a la posibilidad de que un estado no reconociese determinada religion impidiéndoles, por ejemplo,
tener personalidad juridica, y porque algunos consideraron que debia reconocerse explicitamente la libertad religiosa.

De las discusiones de esta propuesta, la Camara de Representantes, luego de un gran debate, el 20 de agosto de 1789 aprobd lo
siguiente: “el Congreso no podra promulgar ninguna norma que establezca una religion, que evite su libre ejercicio o infrinja los
derechos de conciencia” a lo que el Senado respondié con una contrapropuesta por la que se prohibia al congreso establecer “una
doctrina o forma de culto oficial, ni prohibir el libre ejercicio de la religion, o limitar la libertad de expresion y de prensa”, lo llevo
a mas discusiones, y finalmente, a la constituciéon de un comité mixto formado por miembros de ambas camaras que seria el que
redactaria el texto definitivo, a saber: “el Congreso no dictara leyes que adopten a una religion como oficial del Estado o prohibira
el libre ejercicio de la religion” (Celador, 2010, p. 71), a lo que luego Madison, como presidente del comité agregd lo relativo a la
libertad de expresion, de prensa y de asociacion, en los siguientes términos:

El Congreso no podra hacer ninguna ley con respecto al establecimiento de una religion, ni prohibiendo la libre practica de la
misma; ni limitando la libertad de expresion, ni de prensa; ni el derecho a la asamblea pacifica de las personas, ni de solicitar
al gobierno una compensacion de agravios (Celador, 2010, p. 71)

Con esta redaccion, se consagra claramente la interdependencia e interrelacion de derechos en un texto de derecho positivo, en la
medida en que evidencia como de uno de ellos, en este caso la libertad de conciencia, se pueden hace vinculaciones directas con la
titularidad y ejercicio de otros, pues la libertad de religion, sin libertad de expresion o de prensa y sin derecho a reunirse, no tiene
sentido alguno.

Adicionalmente se consagra la libertad de religion, la neutralidad estatal sobre este ambito y la separacion entre estado y religion, y
tan importante como lo anterior, al impedirse la imposicion de una religion, también se estaba protegiendo a los no creyentes, y con
ellos, a la libertad de conciencia.

Por otro lado, aunque el estado federal quedaba limitado de regular estas materias, se dejaba la posibilidad de que los estados las
regulasen o no, como se ha indicado, sean agregando mas garantias de la ya establecidas en la primera enmienda con una mayor o
menor separacion entre la iglesia y el estado segun cada caso. Asi, en la practica, Massachusetts, Nueva Hampshire y Carolina del
Sur permitieron que el estado financiase la religion, mientras Pennsylvania y Virginia establecieron el principio de separacion entre
la iglesia y el estado. Por otro lado, en lo que respecta a la libertad de religion, por ejemplo, Connecticut prohibid que se promulgase
un impuesto para financiar una religion y establecio la no discriminacion y la igualdad en el ejercicio del culto religioso, pero solo
para las religiones cristianas (Celador, 2010).

2.11. El primero termina siendo el ultimo, un balance
Cuando se analiza la lucha por los derechos en los tres casos expuestos, con su diversa evolucion y sus diferentes resultados, puede
apreciarse, en primer término como los modos para reivindicar derechos varian de una sociedad a otra, lo mismo que sus resultados,

pero que al final, sin que haya soluciones definitivas ni 6ptimas, cuando la injusticia prevalece, la consecuencia siempre sera la
misma: una conflictividad social que ha de buscar una canalizacion de tal suerte que llegue a soluciones reales para el largo plazo.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 27



En segundo lugar, debemos destacar, como la lucha por los derechos se uni6 a otras exigencias y a otros reclamos, como fue el caso
de la reforma penal, y a partir de alli se desarroll6 una masa social que amalgamo la lucha por las reformas del antiguo régimen, hecho
sin el cual, los cambios no se hubiesen mantenido en el tiempo, aunque cuando hubiese regresiones de cuando en cuando.

Luego, en tercera instancia, nos llama mucho la atencion, como la negacion de la libertad de religion se manifest6 de diversas maneras,
a saber, no bastando la negacion a poder profesar la fe que se desease, y mucho menos hacerlo piiblicamente, se tomaron medidas
represivas adicionales que convirtieron a los disidentes, a los no creyentes, o a los miembros de otras religiones, en ciudadanos de
segunda, con mayores o menores grados de discriminacion, y generando para estos un status quo tan represivo que se convertian en
seres marginales para la sociedad, con la estigmatizacion que ello comporta.

Las implicaciones, en muchos casos muy elaboradas, y sobre todo muy diversas, pues iban desde la prohibicion de acceder a cargos
publicos, como el poder realizar actividades tan elementales como votar o cambiar de domicilio, hicieron que aunque posteriormente
se reconociera la libertad de religion, incluso en paises considerados como el paraiso de la tolerancia religiosa, como Estados Unidos,
se tardaran muchos afios en eliminarlas por completo, en algun caso todavia en la segunda mitad del siglo XX, lo que pone de
manifiesto que aunque el derecho cambie y elimine las causas legales de la discriminacion, los prejuicios pueden continuarla.

Es decir, que aun luego de la Declaracion de derechos de Virginia, de la Declaracion de los derechos del hombre y del ciudadano,
el Bill of Rights y la abolicion del Corporation Act y del 7est Act, se podia creer en una divinidad o no, pero todavia ello acarreaba
consecuencias.

De ahi entonces, que no deje de ser una paradoja que aunque la lucha por los derechos humanos se iniciase en el caos y la destruccion
de las guerras de religion, todavia hubo que pasar mucho tiempo luego de reconocida la libertad de conciencia y religion, para que
las ideas no fuesen causa legal de discriminacion.

Por ello no sorprende que todavia en el siglo XX, y en la actualidad, los prejuicios generados por siglos de represion a las ideas hayan
servido para realizar genocidios y justificar conflictos armados, y precisamente por ello, esta historia nos alerta de la vigencia de esos
espectros que todavia nos acechan.

Y finalmente, luego de rememorar tanto sufrimiento, no podemos dejar de recordar, que atin en los ambientes mas opresivos, pensar
sigue siendo sinonimo de libertad.

3. Conclusiones

- La vinculacion desde el Imperio romano entre religion y poder politico sembro las bases para que el poder considerase esencial la
uniformidad religiosa.

- Incluso en los siglos de mayor control de las ideas religiosas hubo expresiones de libertad de pensamiento a un costo siempre muy
alto, y pesar de ello, fueron una constante historica.

- Las primeras manifestaciones de libertad religiosa exitosas, lo fueron al encontrar factores politicos a los que la divergencia
religiosa les era conveniente como factor de poder.

- La enorme violencia ejercida contra la disidencia religiosa, ain en los casos donde se impuso mas claramente, no significo el fin del
conflicto, sino que, por el contrario, gener6 una base social por el cambio en largo plazo.

- Ante la aplicacion de la violencia sin que hubiese una solucion satisfactoria para nadie, nacié un discurso de tolerancia, que se
mostré como condicion necesaria para el reconocimiento de la libertad de conciencia y de religion, pues empezando por razones
practicas, evoluciono hacia una concepcion de los derechos en torno a la persona humana, sin consideraciones politicas o religiosas.

- El reconocimiento de la libertad de conciencia y de religion, fue el primer paso para lograr la igualdad ciudadana, siendo este
proceso heterogéneo en cada pais analizado, pero al mismo tiempo una constante en todos ellos.

- Pese al tiempo transcurrido, las dificultades en la aprobacion de la libertad de conciencia y religion en la Declaracion Universal
pone de evidencia la vigencia de los prejuicios contra ellas, y, por tanto, la necesidad de su constante reivindicacion.

- La libertad de conciencia y de religion constituyen la base misma de la libertad humana, pues son las condiciones necesarias para

su existencia, y por tanto explica por qué significaron tanto en el inicio del reconocimiento de la dignidad esencial del ser humano en
su lucha historica contra la injusticia y la discriminacion.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 28



4. Referencias

Alba-Lopez, A. (2023). Historiografia sobre el Concilio de Nicea: el Concilio de Nicea a la luz de sus historiadores. Anuario De

Historia De La Iglesia, 32, 19-48. https://doi.org/10.15581/007.32.003

Araya-Guillén, V. (2017). La protesta de Wittenberg (1517): Perspectivas teologicas desde el contexto latinoamericano. Revista

Espiga, 16 (33), 1-18. https://doi.org/10.22458/re.v16i33.1765

Beard, M. (2017). SPQR. Una historia de la antigua Roma. Critica.

Boyer, R. (1964, October). English Declarations of Indulgence of 1687 and 1688. The Catholic Historical Review, 50 (3), 332-371.

https://www.jstor.org/stable/25017471

British History Online. (1819/2025). William and Mary, 1688: An Act for Exempting their Majestyes Protestant Subjects dissenting
from the Church of England from the Penalties of certaine Lawes. [Chapter XVIIIL. Rot. Parl. pt. 5. nu. 15.]. Statutes of the

Realm, 6, 1685-94. https://www.british-history.ac.uk/statutes-realm/vol6/pp74-76

Celador, O. (2007). La Libertad religiosa y modelos de relaciones entre el estado y las confesiones religiosas. En Historia de los

derechos fundamentales (Tomo III, Vol. II, Libro I, pp. 67-176). Dykinson. Universidad Carlos III.

Celador, O. (2010). La libertad religiosa y revoluciones ilustradas. En Historia de los derechos fundamentales (Tomo 11, Vol. II, pp.

43-126). Dykinson. Universidad Carlos III.

Comité de Derechos Humanos. (1993) Comentario general N° 22 (48) (art. 18) 1. Disponible en: https://tbinternet.ohchr.org/

layouts/15/treatybodyexternal/Download.aspx?symbolno=CCPR%2FC%2F21%2FRev.1%2FAdd.4&Lang=es

Conseil constitutionnel. (s.f.-a). Déclaration des Droits de I’Homme et du Citoyen de 1789. Disponible en: https://www.conseil-

constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-1-  homme-et-du-citoyen-de-1789

Conseil constitutionnel. (s.f.-b). Les Constitutions de la France. Disponible en: https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-

constitutions-dans-1-histoire/constitution-du-24-juin-1793

Daireaux, L. (2018). De la tolérance a la liberté de religion: les pouvoirs face a la question protestante, France, 1685-1791, Annales

de Bretagne et des Pays de I’Ouest. 125(1), 59-70. https://doi.org/10.4000/abpo.3772

De Asis, R., & F. Ansuategui. (2003). Los derechos humanos en las colonias de Norteamérica. En Historia de los derechos

Sfundamentales (Tomo I, pp. 797-852). Dykinson. Universidad Carlos III.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 29



Druker. E., & Cerutti, A. (1993). “Baja edad media: tiempo de herejias”. Estudios filosofia/ historia/ letras, (31),87-104. https://

estudios.itam.mx/sites/default/files/estudiositammx/files/031/000172485.pdf
Ecole Nationale des Chartes. (s.f.) Edit de Nantes. Edit général. http://elec.enc.sorbonne.fr/editsdepacification/edit_12#art_12_04)

Edwards, M. (1994). Printing, Propaganda, and Martin Luther. University of California Press. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/

ft3g2nb278/

Feher, E. (2016). El Edicto de Milan. Revista de la Facultad de Derecho de México, LXVI1(266), 99-123. https://www.revistas.unam.

mx/index.php/rfdm/article/view/59000/52088

Fernandez, J. (2012). El ateismo contra el pensamiento religioso: la desacralizacion como libertad de indagacion. Germinal, (10),

27-53. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4684841
Gallego, E. (1973). Relaciones entre la iglesia y el estado en la edad media. Revista de Occidente.
Glendon, M. (2001). 4 world made new: Eleanor Roosevelt and the Universal Declaration of Human Rights. Random House.
Glover, T.R. (1993). El mundo antiguo. Eudeba.
Gonziélez, J. (2003). Historia de la Reforma. Unilit.
Hunt, L. (2009). La invencion de los derechos humanos. Tusquets.
Jellinek, G. (2003). La declaracion de los derechos del hombre y del ciudadano. Universidad Nacional Auténoma de México.

Martin, F. (1986) Revocacion del Edicto de Nantes, 18 de octubre de 1685. Didlogo ecuménico, 21(69), 65-84. https://summa.upsa.

es/viewer.vi?id=1799&lang=es

Hjerm, M., Eger, M.A., Bohman, A., & Fors, F. (2020) A New Approach to the Study of Tolerance: Conceptualizing and Measuring
Acceptance, Respect, and Appreciation of Difference. Social Indicators Research, 147, 897-919. https://doi.org/10.1007/

s11205-019-02176-y

Hubeiiak, F. (1999). El hispano Teodosio y la cristianizacion del imperio. Hispania Sacra, 51(103), 6-42. https://doi.org/10.3989/

hs.1999.v51.i103.601
Johnson, P. (2004). La historia de los judios. Vergara.

Musée virtuel du Protestantisme (s.f.-a). Edit portant révocation de l'edit de Nantes. https://museeprotestant.org/wp-content/

uploads/2014/01/Musée-virtuel-du-protestantisme-Edit-de-fontainebleau.pdf

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 30



Musée virtuel du Protestantisme (s.f.-b). Declaration du roi du 8§ mars 1715. https://museeprotestant.org/wp-content/uploads/2014/01/

Mus%C3%A9e-virtuel-du-protestanstisme-D%C3%A9claration-du-Roi-du-8-mars-1715.pdf

Organizacion de las Naciones Unidas. (1948). Declaracion Universal de los derechos humanos. https://www.un.org/es/about-us/

universal-declaration-of-human-rights

Organizacion de las Naciones Unidas. (1966). Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos.https://www.ohchr.org/es/

instruments-mechanisms/instruments/international-covenant-civil-and-political-rights

Peces-Barba, G., & Prieto, L. (2003). La filosofia de la tolerancia. En Historia de los derechos fundamentale (Tomo 1, pp. 265-374).

Dykinson. Universidad Carlos III.

Popper, K. (1947). The open society and its enemies. The spell of Plato. Routledge. https://antilogicalism.com/wp-content/

uploads/2018/04/open-society-1.pdf

Putfin, G. (1978). La Déclaration des droits de I’homme et du citoyen. Recensement et variantes des textes (aoit 1789 - septembre
1791). Annales historiques de la Révolution francgaise. (232), 180-200. https://www.persee.fr/doc/ahrf 0003-4436 1978

num_232 1 3307

Real Academia Espafiola. (2025a). Conciencia. En Diccionario de la lengua espariola. Recuperado el 22 de enero de 2026. Disponible

en: https://dle.rae.es/conciencia?m=form

Real Academia Espafola. (2025a). Religion. En Diccionario de la lengua espariola. Recuperado el 22 de enero de 2026. Disponible

en: https://dle.rae.es/religi%C3%B3n?m=form

Real Academia Espafiola. (2025a). Tolerar. En Diccionario de la lengua espariola. Recuperado el 22 de enero de 2026. Disponible

en: https://dle.rae.es/tolerar?m=form

Real Academia Espafiola. (2025a). Tolerar. En Diccionario de la lengua espariola. Recuperado el 22 de enero de 2026. Disponible

en: https://dle.rae.es/tolerancia?m=form

Real Academia Espafiola. (2025b). Iura maiestatica circa sacra. En Diccionario Panhispdanico del espaiiol juridico. Recuperado el 22

de enero de 2026. Disponible en: https://dpej.rac.es/lema/iura-maiestatica-circa-sacra

Sanchez, J. (2004). Apuntes para un manual de historia de la Iglesia Medieval, siglos V al XV. Historia, Instituciones, Documentos,

(31), 645-658.

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 31



Schilling, H. (1999). Guerra y paz en la emergencia de la modernidad: Europa entre la belicosidad de los estados, las guerras de

religion y el deseo de paz. Revista Pedralbes, (19), 53-70.

Sowerby, S. (2009). Of different complexions: Religious diversity and national identity in James II’s toleration campaign. English
Historical Review, 124, (506), 29-52. https://dash.harvard.edu/server/api/core/bitstreams/7312037¢-5921-6bd4-e¢053-

0100007fdf3b/content

Straus, O. (1894). Roger Williams: the Pioneer of Religious Liberty, Century Company. https://books.google.co.ve/books?id=Sem-
3dTbOwWUC&redir_esc=y Universidad de Barcelona. (s.f.). Constituciones francesas. https://www.ub.edu/ciudadania/

hipertexto/evolucion/textos/francesas.htm

Varnagy, T. (1999). El pensamiento politico de Martin Lutero. La filosofia politica clasica. De la Antigiiedad al Renacimiento.

CLACSO. http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/se/20100609123955/8varnagy.pdf

Villegas, R. (2012). Ciudad y territorio, ortodoxia y disidencia religiosa en el Imperio romano cristiano (siglos IV-V). Gerion, 30(1-

2), 263-291. https://doi.org/10.5209/rev_GERI.2012.v30.41815

Revista Fidélitas | Vol.7 (1) | Enero-Junio 2026 32



